



### اسم الكتاب: رشف الشكر من سورة البقرة المؤلــــف: توفيق بن خلف بن عبد الله الرفاعي

# الطبْعَة الأُولِحَثُ ١٤٤٣ه-٢٠٢١م



#### الصف والتصميم والإخراج:



حولي- شارع المثنى- مجمع البدري الدور الأرضي- محل ٢٩ هاتف: ٦٩٦٠٠٤٤٤



رشف الشكر من سورة البقرة

تأليف

توفيق بن خلف بن عبد الله الرفاعي







# رشفٌ من العنوان

قال حافظ سورة البقرة (۱): ﴿ آلْحَمْدُ بِنَّهِ رَبِّ آلْعَكَمْدِ نَ الْرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِمِٰنِ ٱلرَّحِمِٰنِ ٱلرَّحِمِٰنِ الرَّحِمِٰنِ الرَّحِمِ

اللهم لك الحمد على المِنَّة بالحَظُوة بسنام القرآن... اللهم لك الحمد على هذا الاكتمال وهذا الختام، ربنا لك الحمد على هذا المقام بين الأنام راجيًا به خير مقام حين يكون بين يديك القيام. حمدًا كما ينبغي لجلال وجهك الكريم وعظيم سلطانك.

الحمد لله الذي جمع في صدري سورة البقرة بأكملها؛ وهي الجامعة لأعظم آي القرآن العظيم، ولختامها نزل الكنزان من تحت عرش الرحمن.

الحمد لله الذي وفقني لحفظها بعدما أيست مِنْ قبل، ومكَّنني فجمعتها في صدري بعدما كَثُرُ نسياني من بَعْدُ .. وقد غادر قلبي - بذنبي - الكثير مما حفظت.

الحمد لله الذي خَصَّني بصحبة السورة الكبرى من القرآن؛ وأي صحبة ومصاحبة وملازمة والتزام والتصاق مثل التصاق المحفوظ من كلام الله بحافظه طوال رحلة حفظه وتعاهده.... فإذا بها صلة أهلية انطلقت من هذا اليوم إلى لقاء الله في ذلك اليوم العظيم، ألا إنها سورة صناعة الشكر عملًا دائمًا وعهودًا صادقة .. وذكرًا لله صاعدًا .... وذلك في كل وقتٍ من المؤمنين الحافظين لله رب العالمين قيامًا وقعودًا، وركّعًا وسجودًا.



<sup>(</sup>١) وحافظ القرآن كذلك .. فهذا الكتاب للاثنين بإذن الله.

# رَشْفَةٌ أُولَى: لماذا« الرشفُ» و« الشكرُ» معًا؟

قال ابنُ منظور رَحَهُ أللَهُ في لسان العرب: «رَشَفَ الماءَ والرِّيقَ وَنَحْوَهُمَا يَرْشُفُه ويَرْشِفُه ويَرْشِفُه رَشْفًا ورَشِيفًا.

والرَّشْفُ: المَصُّ، وتَرَشَّفَه وارْتَشَفَه: مصَّه، والرَّشِيفُ: تَناوُلُ الْمَاءِ بالشَّفَتَيْنِ، وَقِيلَ: هُو تَقَصِّي مَا فِي الإِناء واشْتِفافُه، وَفِي الْمَثَل: الرَّشْفُ والرَّشِيفُ فَوْق المَصِّ، وَقِيلَ: هُو تَقَصِّي مَا فِي الإِناء واشْتِفافُه، وَفِي الْمَثَل: الرَّشْفُ أَنْقَعُ، أَي: إِذَا تَرَشَّفْتَ الْمَاءَ قَلِيلًا قَلِيلًا كَانَ أَسْكَنَ للعَطَشِ، والرَّشَفُ والرَّشَفُ والرَّشْفُ: بَقِيّةُ الْمَاءِ فِي الحَوْضِ، وَهُو وَجْهُ الْمَاءِ الَّذِي ارْتَشَفَتْه الإبلُ، والرَّشْفُ: مَاءٌ قَلِيلً يَبْقَى فِي الحوض تَرْشُفُه [تَرْشِفُه] الإبلُ بأَفُواهها. قَالَ الأَزهري: وَسَمِعْتُ أَعرابيًّا يَقُولُ: الجَرْعُ أَرْوَى والرَّشِيفُ أَشْرَبُ» (١٠).

والرشف فيه من الخفة واللطافة والسرعة ما يجمع المعاني الكبيرة، والمقاصد التي يعدُّها الناس عزيزة وعسيرة، والعهود الثقيلة سهلة ويسيرة ومتحققة بإذن الله. فكيف إذا كان هو رشف القلب إذ هو المقصود هنا.

فالرشف ليس هو التفكُّر ولا التدبُّر إنما هو ثمرة التفكُّر والتدبُّر .. إنه ثمرة النظر في آيات الله .. إنه عمل القلب المباشر .. إنه حصاد البحث القلبي الصادق، ولذا ربما تدبَّر الرجل وتفكَّر لكن قلبه لم يرتشف نقطة واحدة فيعاود المحاولة مرة أخرى وهكذا حتى يرتشف، وهنيئًا لمن ارتشف بعد ضنى، ونهل بعد علل.

وهذا هو الذي يطلبه هنا كل من حفظ سورة البقرة خاصة ومن حفظ القرآن العظيم عامة .. هذا هو الذي نريد أن تتحرك قلوبنا نحوه لتمارس دورها، ونتدرَّب على حصاد تدبُّرها وتفكُّرها وتعود -بإذن الله- ي كل وقت وحين بذخيرتها للدنيا والآخرة، فلهذا جاء عنوان الكتاب «رشفة الشكر».

<sup>(</sup>۱) لسان العرب (۹/ ۱۱۹).

«رشفة الشكر» فإنه لما كان للقرآن حق عظيم وهو فضل الله الأعظم على الناس، وكانت الفرحة لا يمكن وصفها على قلوب المؤمنين كافة، فكيف على قلب حافظيه، وكذلك حافظي سورة البقرة، كان لابد من أن نجيب كل حافظ لسورة البقرة: وماذا بعد؟ «وماذا بعد؟!» هذا هو السؤال الذي تصدَّر الكتاب وجاء بعد عنوانه الأكبر ليبيِّن أن الإجابة على هذا السؤال هي مقصود الكتاب، وأن أول الكتاب فهم معنى الرشفة، وأن ثانيها فهم الرابط ما بين الرشفة والشكر وأن طريق الشكر الحقيقي برشف القلب، وليس من بحرٍ مثل كتاب الله في أبدًا، ومن ثَمَّ كان هذا الكتاب مُعَلِّمًا حافظ البقرة أو حافظ القرآن كيف يرتشف قلبه من سورة البقرة شكر الله، كيف يرتشف قلبه من سورة البقرة شكر الله، كيف يرتشف وكيف وكيف وكيف ... وكل كيف يستخلص مراد الله في ... كيف يرتشف وكيف وكيف وكيف ... وكل ذلك مما حفظه من سورة البقرة أو من القرآن العظيم.

إذًا فهنا في هذا الكتاب التدريب على مَلكَة رشف القلب حتى تنشأ فيه -بإذن الله-فتُنشئ شكرًا لله رب العالمين. وهنا بيان ميادين رشفة الشكر .. وهنا بيان الطريق إلى ارتشاف الشكر.

وهنا الرشفات الفعلية والتدريبات العملية من سورة البقرة نفسها واحدة واحدة، رشفة رشفة ... وليست هي إلا نماذج عظيمة لبحور زاخرةٍ.

فإن قلت: لماذا الرشفة؟ والرشفة تُفهِم القليل والله ﷺ يقول: ﴿قُللَوْكَانَ ٱلْبَحْرُمِدَادًا لِكَلِمُنتِ رَقِّ لَنَفِدَ ٱلْبَحْرُقِبَلَأَن نَنفَدَكِلِمَتُ رَبِّ وَلَوْجِئْنَا بِمِثْلِهِ عَمَدَدًا النَّهُ ﴿ [الكهف: ١٠٩]؟

الحقيقة هي أن المقصود واحد فإنه مهما أخذنا من كتاب الله فما أخذنا والله ـ ما يساوى رشفة و لا ما يساوى قطرة.

نعم إن مصدرها البحور الباقية اللامتناهية مطلقًا .. فكل ما يؤخذ بالنسبة لعظمة البحور هو أقل من رشفة، كما ورد في الحديث في قصة موسى والخضر عَلَيَكُ : «فَانْطَلَقَا يَمْشِيَانِ عَلَى سَاحِلِ البَحْرِ، لَيْسَ لَهُ مَا سَفِينَةٌ، فَمَرَّتْ بِهِمَا سَفِينَةٌ، فَكَلَّمُوهُمْ أَنْ يَحْمِلُوهُمَا، فَعُرِفَ الخَضِرُ فَحَمَلُوهُمَا بِغَيْرِ نَوْلٍ، فَجَاءَ عُصْفُورٌ، فَوَقَعَ عَلَى حَرْفِ



السَّفِينَةِ، فَنَقَرَ نَقْرَةً أَوْ نَقْرَتَيْنِ فِي البَحْرِ، فَقَالَ الخَضِرُ: يَا مُوسَى مَا نَقَصَ عِلْمِي وَعِلْمُكَ مِنْ عِلْم اللهِ إِلَّا كَنَقْرَةِ هَذَا العُصْفُورِ فِي البَحْرِ»(١).

الرشفة مهما كانت كبيرة فإنها لا تساوي في علم الله قطرة .. وإلا فإن القليل من الله كثير، ومع هذا لسان حال البحَّاثة عن الرشفة يناشد ربه أن يعينه ويهبه الرشفة وهو يقول:

## قَلِيلٌ مِنْكَ يَكْفِينِي وَلَكِنْ قَلِيلُكَ لا يُقَالُ لَهُ قَلِيلُ

وأعظم من هذا قول سليمان على إذ حُشِرَ له جنوده من الجن والإنس والطير فهم يوزعون، وإذ مرَّ بوادي النمل وسمع نداءها على قومها فما كان منه على إلا ما قال الله على: ﴿ فَنَبَسَّمَ ضَاحِكًا مِن قَوْلِهَا وَقَالَ رَبِّ أَوْزِعْنِي آَنَ أَشَكُر نِعْمَتَك ٱلَّتِي آنَعَمْت عَلَى وَعَلَى وَلِاكَ وَأَن أَعْمَلَ صَلِحًا رَضَى لَهُ وَعَلَى وَلِاكَ وَاللَّهُ وَأَن أَعْمَلَ صَلِحًا رَضَى لَهُ وَأَدْخِلْنِي بِرَحْمَتِك فِي عِبَادِكَ ٱلصَّلِحِين الله والنمل: ١٩] كل هذا استجاب الله دعاءه وآتاه مُلكًا لا ينبغي لأحدٍ من بعده إلا أنه بالنسبة لما عند الله ﴿ مِن فَضْلِ رَبِي ﴾ [النمل: ٤٠] لا يكاد يُذكر، أما فضله وخزائنه فذلك ما لا يُعَدُّ ولا يُحصى.

الحمد لله على أني حظيت بحفظها، وهي ـ والله ـ الحظوة بسنام القرآن. وهل الدسم، والكنز، والخير موجود في موضع مثل السنام، وهل من رفْعَةٍ أرفع من السنام . . وهل يكرِم الكريم ضيفه عند العرب بشيء أكبر من البعير، وهل من شيء في البعير أكبر قدرًا من السنام؟!

وهل السنام في أي شيء إلا أعلاه وأغلاه؟



<sup>(</sup>١) جزء من حديث أخرجه البخاري (١٢٢).

## رشفةٌ ثانيةٌ : وماذا تعني رشفة؟! ——وردي

كل رشفة حقّ من كلام الله العزيز فوز .. كل رشفة فتح .. كل رشفة نور .. كل رشفة ور .. كل رشفة خطوة جديدة .. كل رشفة هدى، كل رشفة محدى، كل رشفة محديد .. كل رشفة شحنة طاقة في سفينتك العابرة برحمة الله ورعايته ليلها ونهارها حتى تدرك مرامها ومرساها: ﴿ بِسَــرِاللّهِ بَحُرِهُ اوَمُرْسَهُ أَ إِنَّ رَقِى لَغَفُورٌ رَحِيمٌ الله الله الهود: ١٤].

فارشف أيها الحافظ ثم ارشف وارشف .. ولا تزال هكذا .. فوالله لربما رشفة واحدة من كلام الله أغنت عن كل شيء طوال حياتك ... كيف وأنت قد أصبحت الآن واقفًا على ساحل أعظم البحار لكلام الله في ، وقد قال الله في فيها: ﴿ وَلَوْ أَنَّمَا فِي الْأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ أَقْلَامٌ وَٱلْبَحْرُ يَمُذُهُ, مِنْ بَعْدِهِ عَسَبْعَةُ أَبْحُرٍ مَّا نَفِدَتْ كَلِمَتُ ٱللّهِ إِنَّ ٱللّه عَزِيزُ وَالقمان: ٢٧].

حقًا إنها رشفة لكن معينها حاضر وعينها حاضرة إنها من آيات الله، وكلماته .. فليست هي من تعبيرات الأدباء، ولا إيمانيات الروحانيين والزهَّاد، ولا هي أفكار فلسفية، ولا هي شفرات سرية .. إنها رشفات من سورة البقرة.

فإذا استصغرتُها نفسك لأنها «رشفة شكر» فَلْتعلم أن رشفة نور من كلمات الله تضيء جوانح الصدور، وتطرد ظلمات النفوس، وتسلّم القلوب من آفاتها.

ورشفة واحدة من عيون سورة البقرة ربما بدَّلت حياة عبدٍ عَجَزَتْ كل طرق الإصلاح عن إصلاحه فبدَّل بهذه الرشفة سيئاته حسنات، فانقلب حاله بتلك الرشفة من القُمامة إلى الإمامة.

ورشفة واحدة من كلمات الله ربما أنارت خطًا مستقيمًا وبعثت قمرًا منيرًا لفردٍ

ولأسرة ولمنهج حياة، ورشفة واحدة حوَّلت خط سيرٍ منتهاه من الخلود المحقَّق في الجحيم إلى الفردوس الأعلى في جنات النعيم.

إنها ليست رشفة واحدة بل رشفات .. ليست من بحرٍ واحد بل من بحورٍ خالدات غير متناهيات.

إنها رشفة هداية من موطن الهداية الأعظم: ﴿ الَّمْ آلَ وَالْكَ الْكِتَابُ لَارَبَ فِيهِ هُدَى لِلْمُ الْمَالِيةِ الْمُعَلِّمِةِ وَهُدَى الْمُعَلِّمِةِ وَالْمَالِيةِ الْمُعَلِّمِةِ وَالْمَالِيةِ الْمُعَلِّمِةِ وَالْمُعَلِّمِةِ وَالْمُعَالِمِينَ اللهِ اللهُ اللهِ الل

إنها رشفة رشد لأنها من مصدر الرشد كما شهد بها الجِنُّ الشياطين حينما ارتشفوا الرشد بعدما استمعوا إليه فآمنوا ﴿ قُلُ أُوحِىَ إِلَى أَنَهُ اَسْتَمَعَ نَفَرُّمِنَ اللِّهِ فَقَالُوٓا إِنَّا سَعِعْنَا قُرْءَانًا عَجَبًا الرشد بعدما استمعوا إليه فآمنوا ﴿ قُلُ أُوحِى إِلَى أَنَهُ اَسْتَمَعَ نَفَرُّمِنَ اللَّهِ فَقَالُوٓا إِنَّا سَعِعْنَا قُرْءَانًا عَجَبًا الرشد بعدما استمعوا إليه فآمنوا ﴿ قُلُ أُوحِى إِلَى أَلَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّا الللللَّا

إنها رشفة بشرى لأن الله سبحانه جعل كتابه مصدر البشرى، يقول عن كتابه: ﴿وَبُشُرَىٰ لِلمُؤْمِنِينَ ﴿اللهِ اللهِ عن كتابه: ﴿وَبُشُرَىٰ لِلْمُحْسِنِينَ ﴿اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَالَىٰ اللهُ اللهُ

إنها رشفة بركة .. فما أنزل الله بركة على الدنيا مثل القرآن: ﴿وَهَنَدَا كِتَبُّ أَنزَلْنَهُ مُبَارَكُ ﴾ [الأنعام: ٩٢].

إنها رشفة نور: فهو مصدر النور وكل ما فيه نور، وقد قال الله سبحانه: ﴿ يَآ أَيُّمَا ٱلنَّاسُ وَدَ مَا الله سبحانه: ﴿ يَاۤ أَيُّمَا ٱلنَّاسُ وَدَ جَآءَكُمُ بُوهَانُ مِّن رَّبِكُمُ وَأَنزَلْنَاۤ إِلَيْكُمُ نُورًا مُبِينًا ﴾ [النساء: ١٧٤].

إنها رشفة علم، بل هو العلم الكامل .. وهو العلم والحكمة والتزكية، فقال سبحانه: 
﴿ كُمَّا أَرْسَلْنَا فِيكُمْ مَسُولًا مِّنكُمْ مِّنتُلُوا عَلَيْكُمْ اَلكِنْبَا وَيُزَكِيكُمْ وَيُعَلِّمُكُمُ الْكِنْبَ وَيُعَلِّمُكُمُ الْكِنْبَ وَيُعَلِّمُكُمْ مَالَمْ تَكُونُواْ تَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ مَا لَمْ تَكُونُواْ تَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ مَا لَمْ تَكُونُواْ تَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ مَا لَمْ تَكُونُواْ تَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا لَمْ تَكُونُواْ تَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهِ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّالَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَ اللَّهُ اللَّالَالَ اللَّهُ ال

إنها رشفة عُلُوّ بالحق: ﴿ صَّ وَالْقُرْءَانِ ذِى الذِّكْرِ اللهِ اص: ١]، وقال سبحانه: ﴿ وَإِنَّهُ، وَإِنَّهُ، وَقَالَ سَبَحَانُه: ﴿ وَإِنَّهُ، وَقَالَ سَبَحَانُه: ﴿ وَإِنَّهُ، وَقَالَ سَبَحَانُه: ﴿ وَإِنَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّاللْمُلَّا اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّالَا الللَّهُ اللَّا اللَّهُ

إنها رشفة عِزَّة ... وماذا يرجو من يرتشف من مصدر العِزَّة؟! قال الله سبحانه: ﴿ وَإِنَّهُ لَكِنَا مُ عَزِيزٌ النَّهُ اللهِ الل

إنها رشفة الحق .... ﴿ وَبِالْحَقِّ أَنَرَلْنَهُ وَبِالْحَقِّ نَزَلَ ۗ وَمَا ٓ أَرْسَلْنَكَ إِلَّا مُبَشِّرًا وَنَذِيرًا ﴿ ﴾ [الإسراء: ١٠٥].

إنها رشفة حِكْمة .. لأنها من معين الحكمة كله، فقال سبحانه: ﴿ الْرَّ تِلْكَ ءَايَتُ الْكِنْبِ الْحَكِيمِ اللهِ وَ اللهِ وَيَالَ اللهِ وَيَالَ اللهِ وَيَالَ اللهِ وَيَالَ اللهِ وَيَالَ اللهِ وَيَالَمُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

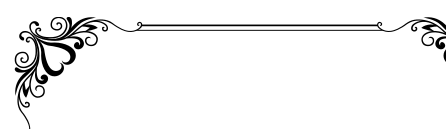
حاول أن ترتشف وترتشف إلى أن تحصل على الرشفة فيتشرَّبُها قلبُك ...

رشفة قلبك الشكر لله رب العالمين هي التي يحاول إبليس – نعوذ بالله منه – أن يحول بين قلبك وبينها بكل طريق، وكل لهو، وكل مشكلة، وكل وسوسة، لأنه ملك الأعضاء إذا بعث من جديد، والنبي عَلَيْ يقول: «ألا وإنَّ في الجَسَدِ مُضْغَةً، إذا صَلَحَتْ، صَلَحَ الجَسَدُ كُلُّهُ، وإذا فَسَدَتْ، فَسَدَ الجَسَدُ كُلُّهُ، ألا وهي القَلْبُ»(۱).

وهل مشاريع الشكر لله رب العالمين إلا إتيانٌ لبنيان إبليس من القواعد - نعوذ بالله منه - ليخرَّ عليه السقف وعلى جنده، لأن الملعون بنى ملكه وخطته من أول مرة على صرف ابن آدم عن شكر الله بكل وسيلة يستطيعها حتى آخر يوم على هذه الأرض، ولقد أعلن هذا أول مرة، فقال في ذلك ربنا سبحانه: ﴿ قَالَ فَيِمَا أَغُويْتَنِي لأَقَعُدُنّ لَمُمُ مِن عَلَى اللهُ مِن اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الل

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٥٢)، ومسلم (١٥٩٩).





# الفصل الأول



# سبيلُ الارتشافِ من كلام اللهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ







# السبيلُ الأولُ: لابُدَّ مِنْ صَبْرِ الْقَلْبِ وَمُصَابَرَتِهِ وَاصْطِبَارِهِ عِنْدَ الْبُحُورِ الْبَاقِيَةِ

إن ممارسة القلب لـدوره إنما تكـون إذا ارتشف من كـلام الله وآياته أولًا ومن ملكوت الله ومخلوقاته ثانيًا.

ماذا يرجو حافظ سورة البقرة من مزيد حفظه إلا مزيد قربه وتقريبه.. ومزيد حبه وتحبيبه له وتحبيبه له وماذا يرجو من مزيد مرور الأيام إلا مزيد التقرب والاقتراب؟ وماذا يرجو الحافظ من مزيد التعاهد لسورة البقرة ليلًا ونهارًا إلا مزيد توثيق العهد مع ربه.. إلى أن يلقاه والعهد أوثق ما يكون، وقد قرأنا في هذه السورة العظيمة عهد ربنا سبحانه وأوفو أوفو بِهَدِي أوفو بِهَدِي البقرة: ١٠٤]، إن المؤمن الحق لا يحتاج كي يعاهد ربه تَبَارَكَوَتَعَالَى: أن يرفع الله فوقه ولا فوق أُمَّتِهِ الجبل ثم يأخذ عليهم العهد، ولا أن يصرح بالقرآن بأخذ العهد والميثاق عليهم... ولا أن يقررهم ويشهدهم... كما قال سبحانه عن الأمة التي نُزعَت من الإمامة ونُزعَت منها الإمامة: ﴿ وَإِذَا خَذْنَا مِيثَاكُمْ تَنْقُونَ اللهُ مُ وَرَحْمَتُهُ وَالْعَامِ وَالْمَامِةُ وَلَوْمَ وَالْمَعَ وَالْعَلَامُ وَالْمَامِةُ وَلَوْمَتُهُ وَرَحْمَتُومُ وَرَحْمَتُهُ وَرَحْمَتُهُ وَرَحْمَتُهُ وَلَا فَعْتُونَ وَالْعَالِي وَالْعَالِهُ وَالْعَالِهُ وَلَعْمُ وَرَحْمَتُهُ وَرَحْمَتُهُ وَلَا وَالْعَامِ وَالْعَالِهُ وَالْعَالِهُ وَالْعَالِهُ وَالْعَالِهُ وَالْعَالِهُ وَلَا فَالْعَالِهُ وَالْعَالِهُ وَالْعَالِهُ وَالْعَالِهُ وَالْعَالُونَا وَالْعَالَالُولُولُولُوا وَالْعَالِهُ وَالْعَالِهُ وَالْعَالِهُ وَالْعَالِهُ وَالْعَالِهُ وَالْعُولُولُوا وَالْعَالَا فَالْعَالِهُ وَلَا فَالْعَالُولُوا وَالْعَال

فإن عظيم حب هذه الأمة لله الله والنظر إلى وجهه الكريم، مع شدة خوفهم من أنفسهم.. وشدة اشتياقهم للقاء الله والنظر إلى وجهه الكريم، مع شدة خوفهم من عذاب الله الله الله يقي يجعلهم مُرهفي الإحساس عند قراءة كل آية من آيات الله... وقلبهم دائم التساؤل عند كل آية وموضوع: ماذا يريد ربنا هنا مِنّا؟ ماذا يرضي ربنا في هذا المقام؟ فالقلب يريد أن يشكر ربه ما استطاع إلى ذلك سبيلًا، حتى وإن خفي المطلب الصريح في كلمات الله، فإنه يعلم أنّ لله حكمة، وله مرادًا، وهو يبحث عن ذلك المطلب الخفي القريب ليقرِّبهم الله على التطلُّب والتفكُّر والبحث كما يؤجروا على العمل.

ولا مجال أرحب لهذا السباق من ميدان القرآن العظيم وهدي النبي عَيْلَةً. ونحن الآن بين يدي سورة البقرة المباركة .. الكبرى في كلام الله العظيم.

إن كل ما ورد في سورة البقرة من عقد أو عهد أو مطلب فإن ميدانه هو القرآن كله ... وأن ميدان تطبيقه الأول هو سورة البقرة، أليست هذه عهود من الله على المسلمين عامة.. وعلى حافظي سورة البقرة والقرآن العظيم خاصة.. لأن الحافظين هم الأخص والأقرب.. فهم الذين أُوتوا آيات الله.. في أعلى مراتب الإيتاء.. وهم مَنْ جمعوا القراءة بالنظر والحفظ في الصدر...فإذا قال سبحانه في أول سورة البقرة: ﴿الّهَ وَاللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ

كما يعني هذا أن سورة البقرة هي البيان الأول والأشمل لأم الكتاب التي قبلها بحكم أنها (الأم)، ثم إنها هي السورة التي تمتد بأربطة واثقة مع جميع سور القرآن الكريم الآتية بعدها.

ولولا ما في سورة البقرة من عظيم العهود.. وعظيم ارتباط بقية سور القرآن بها لَمَا خَصَّها النبي عَلَيْ بصحبته في قيامه أكثر من سواها، ولولا استقرار خصوصيتها في نفوس الصحابة عَلَيْ وعظيم حبهم لها، وشمول شكرها وعهودها وعمق رباطها في قلوبهم وجنبات حياتهم لما خَصَّها النبي عَلَيْ بنداء الضرورة والخطورة عندما أمر العباس عَنْ أن ينادي بكلمتين جامعتين تعيدان الجيش المتناثر في الشعاب وبين الأشجار لما صاح فيهم بصوته الجَهْوَرِيِّ بأمر رسول الله عَلَيْ، فعَنْ أنس قال: لَمَّا كَانَ يَوْمُ حُنَيْنِ انْهَزَمَ النَّاسُ عَنْ رَسُولِ اللهِ عَلَيْ إِلَّا الْعَبَّاسَ بْنَ عَبْدِ الْمُطَّلِ وَأَبَا سُفْيَانَ كَانَ يَوْمُ حُنَيْنٍ انْهَزَمَ النَّاسُ عَنْ رَسُولِ اللهِ عَلَيْهِ إِلَّا الْعَبَّاسَ بْنَ عَبْدِ الْمُطَّلِ وَأَبَا سُفْيَانَ بَنَ الْحَارِثِ، وَأَمَرَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ أَنْ يُنَادَى: يَا أَصْحَابَ سُورَةِ الْبَقَرَةِ، يَا مَعْشَرَ بْنَ الْحَارِثِ، وَأَمَرَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ أَنْ يُنَادَى: يَا أَصْحَابَ سُورَةِ الْبَقَرَةِ، يَا مَعْشَرَ

الْأَنْصَارِ، ثُمَّ اسْتَحَرَّ النِّدَاءُ فِي بَنِي الْحَارِثِ ابْنِ الْخَزْرَجِ، فَلَمَّا سَمِعُوا النِّدَاءَ أَقْبَلُوا، فَوَاللهِ مَا شَبَّهْتُهُمْ إِلَّا إِلَى الْإِبِلِ تَجِيءُ إِلَى أَوْلَادِهَا، فَلَمَّا الْتَقَوُّا الْتَحَمَ الْقِتَالُ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهَ: «الْآنَ حَمِيَ الْوَطِيسُ» وَأَخَذَ كَفًّا مِنْ حَصًى أَبْيَضَ فَرَمَى بِهِ، وَقَالَ: «هُزِمُوا وَرَبِّ الْكَعْبَةِ»، وَكَانَ عَلِيُّ ابْنُ أَبِي طَالِبٍ عَلَيْتُهُ يَوْمَئِذٍ أَشَدَّ النَّاسِ قِتَالًا بَيْنَ يَدُيُهُ (۱).

وعن عتبة بن فرقد هي أن النبي عَلَيْهُ رأى في أصحابه تأخُّرًا فنادى فيهم: «يَا أَصْحَابَ سُورَةِ الْبَقَرَةِ» (٢).

وعن طلحة بن مصرف اليامي، قال: «لَمَّا انْهَزَمَ الْمُسْلِمُونَ يَوْمَ حُنَيْنٍ نُودُوا: يَا أَصْحَابَ سُورَةِ الْبَقَرَةِ، فَرَجَعُوا وَلَهُمْ خَنِينٌ يَعْنِي بُكَاءً»(٢).

ومع أن هذا الكتاب ليس لتلقين الحافظ عهوده إنما هو تفتيح البصيرة بالإشارة المبينة لأغلب تلك المواضع في حياتنا فإن المرور الخاطف على تلك المواضع أمر لابد منه ليس لأجل العلم به وحفظِه، فحسب... إنما هو لتدريب البصيرة على ما وراء ذلك مما في هذه السورة الكريمة.

لابد من المجاهدة والتفكّر والتدبّر والادّكار في آيات الله حتى ييسّر الله لك رشفة .. فما أغلاها.. لابد من الصبر والمصابرة والانتظار والاصطبار والتكرار حتى تحصل على رشفة .. كصبر العطشان المقطوع حتى يحصل على آخر قطرات ماء من إناء يحفظ بها حياته. لابد من الإلحاح على الله بالدعاء، لابد من قراءة السورة المباركة وتدبّرها، لابد من ختامها مرارًا وتكرارًا، لابد من تعاهدها، لابد من التهجد بها، لابد من الدعاء بها، ولسوف يقبل فضل الله - بإذن الله . .. ولسوف ترتشف، وترتشف ثم تفيض - بإذن الله . .. ولسوف ترتشف

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو يعلى في المسند (٦/ ٢٨٩) رقم (٣٦٠٦)، وقال حسين سليم أسد: إسناده حسن.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني في المعجم الكبير (٣٢٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (١٧٧٥)، وابن حبان (٧٠٤٩). وصححه الألباني في المشكاة (٥٨٨٨).



فاقرأ السورة المرة والأخرى وقلبك مستنفر لاستخراج مراد لله جديد غفلتَ عنه من قبل، اقرأ وقلبك يتطلب استذكار العهود القديمة معه سبحانه ليحييها ويجدِّدها، وبعد هذا فلن تجد كنوزًا وفرة وكثرة وعظمة وتنوعًا في موضع كما هي ظاهرة أو مذخورة موجودة في هذه السورة المباركة الكبرى... فهل وعت قلوبنا – الآن – أي حظوة حظينا بها بحفظنا سنام القرآن العظيم؟



# السبيلُ الثَّانِي: لابُدَّ مِنَ الإِحْسَاسِ المتيقِّنِ بتحققِ الارتشافِ منْ آياتِ اللهِ تعالى

إنه أمرٌ عظيم ينبع من الإحساس الموقن بأن ثَمَّ لله مطلبًا منا في هذه الآية والآيات .. ومن هذا اليقين يبتدئ ارتشاف المعاني .. ويبتدئ معه تكرار هذه الآية ولربما يبتدئ هذا اليقين يزداد كلما مررت بهذه الآية في الليل أو في النهار وإن لم يكن تكرار المرور في ليلة واحدة.

وأنت في هذا لا تحدد آية بعينها، لترتشف منها، ولا نوعًا من المواضيع بعينه فالكل كلام الله، وكُلُّه نور، ولا تدري من أي كلماته سيشرق عليك النور، فكل آيات الله عجب، وكل آيات الله نور .. سواء آيات أسماء الله الحسنى أو حديث الله سبحانه عن الأقوام الهالكين، أو آيات الله عن غزوات الرسول على أو آيات الله في الأحكام العملية أيًا كانت ... وغيرها؛ فكلها كلام الله تعالى .. ولله في كل كلامه حكمة، وفي كل آية خَبر وخُبرٌ دقيق .. ذلك الذي نبّه إليه في كلامه، فقال سبحانه: ﴿ الرّ كِنَبُ كُل آية خَبر وخُبرٌ دقيق .. ذلك الذي نبّه إليه في كلامه، فقال سبحانه: ﴿ الرّ كِنَبُ الله عنه الهدى وهو الرحمة، فقال سبحانه: ﴿ هَذَا بَصَنَهُرُ لِلنّاسِ وَهُدًى وَرَحْمَةٌ لِقَوْمِ أَنُهُ هُو الهدى وهو الرحمة، فقال سبحانه: ﴿ هَذَا بَصَنَهُرُ لِلنّاسِ وَهُدًى وَرَحْمَةٌ لِقَوْمِ لَمُ نَوْدَ الله الله على المن ليس عنده بصائر، وما من آية إلا فيها هذه الخاصية ... فقال سبحانه: ﴿ أَوْمَن كَانُ الله عَنْ مَا كُنُ لِلْكُنْوِينَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ فَيْ النّالِي كَانَ الله ...

إذ كيف يكون في قميص يوسف الكلي إبصار لأبيه يعقوب على وما القميص إلا خرقة، ولا يكون إبصار لنا في كلام الله الذي هو بصائر للناس؟!

تيقَّن أن هذا ما سيكون وسيظهر للناس كافة يومًا من الأيام مثلما تظهر الشمس للناس كما وعد الله على وعسى أن يكون قريبًا، فقال سبحانه: ﴿لِلنَّاسِ ﴾.

إذًا فماذا يعني استمرار ذلك مع استمرار التهجد والتعاهد لسورة البقرة إلا ولادة القلب الموقن .. وماذا يعني ذلك مع دوام التهجد وإدامته مدى الحياة بالنسبة وماذا يعني هذا لو كثر من يرتشف من بحور القرآن ... وماذا يعني لو نشأ جيل من الموقنين تفتَّحت له أبواب كلمات الله هكذا؟

ولأنني أعتقد أن اليقين لا يكون بالتلقين أبدًا .. لأنه هبة من عند الله تعالى وسبيلها أن يُرِي الله في آياته من كلماته أو في ملكوته فينشأ الموقن، كما قال – سبحانه – عن خليله إبراهيم النسخ: ﴿ فُرِى ٓ إِبرَهِيمَ مَلَكُوتَ السَّمَوَتِ وَ الْأَرْضِ وَلِيكُونَ مِنَ الْمُوقِنِينَ ﴿ الله خليله إبراهيم النسخ: ﴿ فُرِى ٓ إِبرَهِيمَ مَلَكُوتَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَلِيكُونَ مِنَ المُوقِنِينَ ﴿ الله الله إلا القرآن أعظم صنعًا لليقين من آياته في خلقه، ثم إن ارتشاف القلوب من آيات ربها سبحانه ومن كلماته العظيمة مباشرة وهي العيون الساقية والبحور الباقية للارتشاف ... فإن فتح الله على القلب الصابر المصابر المصطبر المحتسب وجهه، فإنها لن تكون رشفة واحدة ولا ومضة مفاجئة، ولا إشارة بارقة، بل تحقق الارتشاف مرة ومرة ومرة ... والرشفة تجر لأختها .. والحسنة تتبعها الحسنة - والشكر يتبعه المزيد ﴿لَين شَكَرَّتُمُ لَازِيدَنَكُمُ ﴾ [إبراهيم:٧] - والدرجة الجديدة والتي قبلها عند الله كما بين السماوات والأرض .. وما أصله طيب ففرعه طيب، وما أصله ثابت ففرعه مثمر ناضر نابت، وهي رشفة لكن أوصلت إلى درجة والدرجة كما بين السماء والأرض..

وهكذا تترابط الصالحات، وبِترَ ابُطِها يعظم اليقين ويشتد في القلب مثلما أن الآية تحفظها في قلبك تنادي على أختها التي بعدها، فإن الرشفة من هذه تُولِّدُ – بإذن الله الرشفة من أختها، والشهداء قال الله عنهم: ﴿وَيَسْتَبْشِرُونَ بِأَلَذِينَ لَمْ يَلْحَقُواْ بِهِم مِّنْ خَلْفِهِمْ ﴾ الرشفة من أختها، والشهداء قال الله عنهم: ﴿وَيَسْتَبْشِرُونَ بِأَلَذِينَ لَمْ يَلْحَقُواْ بِهِم مِّنْ خَلْفِهِمْ ﴾ [آل عمران:١٧٠] فإن هذا يُنشِئ في قلب مَنْ بقوا بعدهم اليقين العظيم فيسألوا الله الشهادة بصدق.

وكل هذا كان بالرشفة الأولى للقلب؛ هذه الرشفة ربما كانت من معين كتاب الله الذي لا مصدر أعظم منه أبدًا كمثل وفد علماء النصارى الذين تلا عليهم رسول الله

وَيُكِيلِهُ فعرفت قلوبهم الحق فتشرَّبت الحق، واهتزَّت لعظمته، وفاضت أعينهم من الدمع فيضًا.

وربما كانت رشفة القلوب من نظرة الأعين إلى ملكوت السماوات والأرض والله سبحانه يعلم كم ترتشف القلوب من هذا الوجود وما جعل الله فيه من عجائب، فسبحان الله كم دلَّ اللهُ العبادَ على ما خلق وأمرهم بالتدبُّر والتفكُّر والنظر وما هذه إلا وسائل ارتشاف القلوب وفي سورة البقرة قال سبحانه: ﴿إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ وَالْخَرِبِمَا يَنفَعُ ٱلنَّاسَ وَمَا أَنزَلَ اللهُ مِنَ ٱلسَّمَاءِ مِن مَآءِ وَأَخْتِلَفِ ٱلْذَلِ وَٱلنَّهَارِ وَٱلْفُلُكِ ٱلَّتِي جَنْرِي فِي ٱلْبَحْرِبِمَا يَنفَعُ ٱلنَّاسَ وَمَا أَنزَلَ اللهُ مِنَ السَّمَاءِ مِن مَآءِ وَالشَّرِيفِ ٱلرِّينِجِ وَالسَّحَابِ ٱلمُسَخَرِبِينَ وَأَلْرَضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَثَ فِيهَا مِن كُلِ دَآبَةٍ وتَصْرِيفِ ٱلرِّينِجِ وَالسَّحَابِ ٱلمُسَخَرِبِينَ السَّمَاءِ وَلَيْرَافِ اللهُ مَا اللهُ اللهُ مَنْ السَّمَاءِ وَالسَّحَابِ المُسَخَرِبَيْنَ وَالسَّرَافِ وَاللهُ وَاللَّرُضِ لَا يَنتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ اللهِ ﴿ البقرة: ١٦٤٤].

ولا أثر لهذه المخلوقات العظيمة وهذا الخلق العظيم مع الغفلة .. ولا أثر حقيقي لها مع الكِبْر والعناد وإغلاق القلب وإن تفتَّحت الأبصار وألبست الأعين المناظير الكونية العظيمة ..

وهكذا ترتشف قلوب المؤمنين كل مرة تكرِّر فيها قراءة قصص القرآن وقصص الأنبياء عَلَيْهُ من كلام الله العظيم.

و لا شيء أعظم تأثيرًا في القلوب من كلام الله في وبناءً لليقين مثل أَنْ يتحدَّث الله في عن الله في بشكل مباشر مثل آية الكرسي وذلك عن أسمائه الحسنى وأفعاله سبحانه.

 ٱلْبَارِئُ ٱلْمُصَوِّرُ لَهُ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْحُسْنَى يُسَيِّحُ لَهُ, مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَهُو ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِمُ ﴿ ﴾ [الحشر: ٢١- ٢٤]، أو من خلال ما خلق فأحسن والله أحسن الخالقين، ومن آياته سبحانه في كل شيء: ﴿ وَفِي ٓ أَفْلَا يُشَرِّونَ ﴿ ﴾ [الذاريات: ٢١]، ﴿ أَفَلَا يَنظُرُونَ إِلَى ٱلْإِبِلِ كَيْفَ خُلِقَتُ ﴿ ﴾ وَإِلَى ٱلسَّمَاءِ كَيْفَ رُفِعَتْ ﴿ ﴾ وَإِلَى ٱلْجِبَالِ كَيْفَ نُصِبَتُ ﴿ وَإِلَى ٱلْأَرْضِ كَيْفَ سُطِحَتُ كَنْ فَكُمْ أَفِلَا يَشْعَلُو ﴿ ﴾ وَإِلَى ٱلْأَرْضِ كَيْفَ سُطِحَتُ اللهِ فَذَكِرُ إِنَّمَا أَنتَ مُذَكِّرٌ ﴾ وَإِلَى ٱللهُ مَن عَلَيْهِم يِمُصَيْطِرٍ ﴿ ﴾ وَالغاشية: ٢١-٢٢].

أو من خلال حديثه الله عن الدار الآخرة .. فإن ارتشاف القلوب منها عظيم .. ومن لم يأت بالتبشير يأت بالإنذار والترهيب.

وكم من حالةٍ أنزل الله سبحانه: ﴿ لَقَدْ رَضِي اللّهُ عَنِ اللّهُ عَنِي اللّهُ عَنِيرًا عَكِيمًا اللهُ عَلَيْهِمْ وَأَنْبَهُمْ فَتُحًا قَرِيبًا الله وَمَعَانِعَ كَثِيرَةُ يَا اللّهُ عَنِيرًا حَكِيمًا الله الله الله عَلَيْهِمْ وَأَنْبَهُمْ فَتُحًا والسر هو أن سادة الموقنين هم يَأْخُذُونَهَا وكان الله عَنِيرًا حَكِيمًا الله عَلَي الله عَن الله الله عَن الله عَنْ الله عَن الله عَن

فكم من حالةٍ أشفق فيها الصحابة على حتى ارتعدت قلوبهم وجثوا على ركبهم فأنزل الله على على مسح على قلوبهم وعلى قلوب المؤمنين مِن بعدِهم كما في قوله تعالى: ﴿ عَامَنَ الرَّسُولُ بِمَا أَنْزِلَ إِلَيْهِ مِن رَبِّهِ عِلَى البقرة: ٢٨٥].

فعن أبي هريرة قال: لما أنزل الله على رسوله على إلى أَنْ أَبُدُوا مَا فِي آنفُسِكُمْ أَوَ تُخْفُوهُ يُحَاسِبُكُم بِهِ اللهُ عَلَى الله على أصحاب رسول الله عَلَيْ ثم أتوا رسول الله عَلَيْ ثم أتوا رسول الله عَلَيْ فقالوا: كُلِّفْنا من الأعمال ما نطيق: الصلاة والصيام والجهاد والصدقة، وقد أنزل الله عليك هذه الآية ولا نطيقها، فقال رسول الله عَلَيْ أَتْريدون أن تقولوا كما

قال أهل الكتابين مِن قبلكم - أُراه (١) قال: سمعنا وعصينا قولوا: ﴿ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا مُ عَلَا الله عُفَا وَأَطَعْنَا مُ الله عُفَا وَأَلَعْنَا وَالله عُفَا وَالله عُفَا وَالله عُفَا الله الله عَالَى في إثرها: ﴿ عَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِهِ عَلَى الله عالى فأنزل الله: ﴿ لَا يُكَلِّفُ ٱللهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ﴾ الآية إلى آخرها[البقرة: ٢٨٦] (٢).

وعن ابن عباس قال: لما نزلت هذه الآية: ﴿ وَإِن تُبَدُواْ مَا فِي ٓ أَنفُسِكُمْ أَو تُحَفُّوهُ يُحَاسِبُكُم بِهِ اللّه النبي عَلَيْهِ: ﴿ وَإِن تُبَدُواْ مَا فِي ٓ أَنفُسِكُمْ أَو تُحَفُّوهُ يُحَاسِبُكُم بِهِ اللّه النبي عَلَيْهِ: عُلَا النبي عَلَيْهِ: قولوا سمعنا وأطعنا وسلّمنا. فألقى الله تعالى الإيمان في قلوبهم فقالوا: سمعنا وأطعنا، فأنزل الله تعالى: ﴿ لَا يُكلّفُ اللّهُ نَفْسًا إِلّا وُسْعَهَا ﴾ حتى بلغ ﴿ أَوَ أَخْطَ أَنا ﴾ ، فقال: قد فعلت (٣).

<sup>(</sup>١) بضم الهمزة؛ أي: أظنه.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم (١٢٥).

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (١٢٦).

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم (١٢٧).

وأما حديث الله عن رسوله على فهذا والله لَمِنْ أعظم ما ترتشف منه القلوب .. إلا أن بعض القلوب لا ترتشف من حديث عن رسول الله على لأنها عن هذا الموضوع في غفلة .. رغم أنه لا مقارنة بين حديث المحدثين وأصحاب كتب السيرة وكتب الخصائص وبين حديث الله .. والله إنه لفارق عظيم!

إن الحديث عن رشف الشكر على نعمة حفظ سورة البقرة لا يعني اقتصار الحديث عن نوع من العبادات اسمه الشكر .. بل كل ما تقتضيه سورة البقرة شكر .. فالشكر هنا يكون بالثبات على الحق، والشكر يكون بالصبر، والشكر يكون بالتقوى، والشكر باتباع النبي عليه والشكر بكلمة الحق، والشكر بحفظ سورة آل عمران ثم حفظ القرآن، والشكر بالتهجد، والشكر بالصدقة، وهكذا وهكذا.

حافظ سورة البقرة يقرأ كل ما فيها دون استثناء على أنه أُنزل الآن .. وأنه قادم قطعًا ... حتى ما مرَّ، فقصة آدم عليها هي الصراع الدائم وما وقع منه ما كان افتتاحه .. والمخلافة لآدم ما كانت إلا الأولى .. وقصة بني إسرائيل ما كانت إلا لبيان أسباب نزع الإمامة منهم .. من نزع الكعبة، والتشريعات و ... وهو إذ يقرأ الختام لا يفارقه أن هذا هو القادم المتحقق القريب.

هذه هي الروح التي تقرأها فكيف لا يعيشها .. وسيجدها أقرب وتقترب أكثر و أكثر ...



# السبيلُ الثَّالِثُ: لابدَّ مِن معرفةِ صِبْغَةِ كَلامِ اللَّهِ العَامَّةِ

خذ بعض الصبغة المتحققة في كلام الله سبحانه الملازمة له كله .. وإنك سوف تجدها في كل مرة في آيات الله بشكل عام وفي سورة البقرة بشكل مخصوص .. وتذكّر جيدًا أنك إن لم تجدها كما ذكرت لك فلا يعني ذلك عدم وجودها أبدًا .. إنما يعني شيئًا واحدًا فقط؛ وهو أنك لَمْ تدركُها أنت! فتيقن بوجودها .. فإن وجودها طبع لكلام الله العظيم .. وأنت إذا لم تعرف طباع إنسان .. فأنى لك أن تصاحبه فضلًا عن أن تحسن صحبته! ولذا ذكرت هنا ما يعين - بإذن الله - على تصينُّد الرشفة تلو الأخرى من كلام الله، ولا يتصينَّدها إلا القلب .. والأمر أكبر من ذلك وأوسع ولكن لابد من الإعانة والدربة وإلا فكلام الله هو الذي يحيط ولا يحيط به مخلوق، وهو الذي يعلو ولا يعلو عليه أحد، وهي هبة من عند الله على لمن يستحقها.

الصبغة الأولى: صبغة الهداية: فمن ذلك أنه الله المتقين أساسًا، فقال سبحانه في أول سورة البقرة: ﴿الَّمْ اللهُ اللهُ

كما قال الله سبحانه في آيات الصيام عن غاية إنزال هذا القرآن كله: ﴿ شَهُرُ رَمَضَانَ اللَّهِ مَا قَالُ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا أَلَّذِى أُنْ إِلَا فَمَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لا توجد آية واحدة من آيات الله لا يكون فيها هدى هذا محال، لكن من الذي يُهدَى لهذا الهدى؟!

إنه يقينًا موجود في كل آية وأنت تمرُّ عليه كل وقت وحين، وأنت تقرأ سورة البقرة وتقرأ القرآن. تأكَّد وتأكَّد ثم تأكَّد؛ وستجد أن الله جعل نور الهدى ينبعث من كل آياته وكلماته أيًا كان موضوعها .. ولقد كتبت كتابًا جعلت له هذا العنوان: [مَنْ يُبَلِّغ

الناس؛ أن القرآن هدى للناس؛ في كل كلمة وآية، بل ما بين الآية والآية] نعم لقد بَيَّنًا أن القرآن هدى للناس كافة وذلك من عمق آيات الأحكام العملية وهي آيات الصيام ... فَتَنَبَّهُ لهذا جيدًا .. فالهدى بين يديك، وبين عينيك فاستبصر بالقرآن فسوف تبصره، واستعن بالله وسَتُبَصِّر به العباد – بإذن الله.

الصبغة الثانية: صبغة الرحمة من مراد الله في آياته الرحمة: ﴿إِنَّ هَٰذَا الْقُرُءَانَ يَقُصُّ عَلَى بَنِيَ إِسْرَةِ يَلَ أَكُثُ اللَّذِي هُمْ فِيهِ يَغْتَلِفُونَ ﴿ وَاللَّهُ فَلَدًى وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَالنمل: ٢٧ عَلَى بَنِيَ إِسْرَةِ يَلُ اللَّهِ الرحمن الرحيم أليس استفتاح قرآننا وصلاتنا ببسم الله الرحمن الرحيم أليس استفتاح قرآننا وصلاتنا ببسم الله الرحمن الرحيم ... فمن ينزع الرحمة من آياته؟! تعالى الله عن ذلك علوًا كبيرًا. وليس هذا محل شك عند مؤمن .. فهو أمرٌ مُسَلَّمٌ، لكن إلى متى يبقى التسليم حجابًا وون فهم كلام الله، ودون بلوغ ما ادَّخر الله فيه من أسرار وعجائب ..؟!

يستطيع حجب هؤلاء عن نور القرآن؟! فَأَقْدِمْ واستعن بالله ففي هذا القرآن أسرار وأسرار بل فيه سرّ السماوات والأرض ... وهل بعد هذا من سر والله على يقول: ﴿ قُلْ أَنْزَلُهُ ٱلنَّذِى يَعْلَمُ ٱلسِّرَ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ۚ إِنَّهُۥ كَانَ عَفُورًا رَّحِيمًا ﴿ ﴾ [الفرقان:٦].

الصبغة الرابعة: أن القرآن مُبشِّر ومنذر: خذ اليقين بالبشرى وامضِ في كتاب الله متنقِّلًا بين آياته متوقِّعًا في كل موضوع من مواضيع الآيات أن تجد البِشْر، وحُقَّ لك أن تتحرَّاها وتترصدها وتتوقعها في أي موضع وفي كل موضوع ... قال سبحانه: ﴿ فَإِنَّمَا يَسَرِّنَهُ بِلِسَانِكَ لِتُبَشِّرَ بِهِ اَلْمُتَّقِينَ وَتُنذِرَ بِهِ عَوْمًا لُّذًا ﴾[مريم: ٩٧].

أبشر واستبشر بالبشرى تَأْتِكَ من حيث لا تحتسب .. فاستعن بالله وأقدِمْ فالله سبحانه يقول: ﴿ إِنَّ هَذَا الْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِى هِ اَقَوْمُ وَيُبَيِّرُ الْمُؤْمِنِينَ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ الصَّلِحَتِ أَنَّ الْمُ أَجْرًا كَمِيرًا اللهِ وَالإسراء: ٩]، بل القرآن في ذاته بشرى للمؤمنين فقال سبحانه: ﴿ قُلُ نَزَلَهُ رُوحُ الْقُدُسِ مِن رَبِّكَ بِالْمُ وَلِي لَيْتِينَ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَهُدًى وَبُشَرَكِ لِلمُسْلِمِينَ اللهُ وَ النحل: ١٠١] إذًا فإن القرآن لا يبشر فحسب بل هو في ذاته بُشرى، وهكذا ورد في سورة الأحقاف، فقال سبحانه: ﴿ لِللهُ نَذِدَ اللَّذِينَ ظَلَمُوا وَبُشَرَى لِللَّمُ حَسِنِينَ اللهُ وهكذا ورد في سورة الأحقاف، فقال سبحانه: ﴿ لِللَّهُ نَذِدَ اللَّذِينَ ظَلَمُوا وَبُشُرَى لِللَّمُ حَسِنِينَ اللهُ عَلَى اللهُ وَلَا المؤضوع المطلوب، أو البحث فيه من خلال البحث الموضوعي! بل هي الروح التي تنبعث من القرآن فتخالط عقلك وقلبك وتعيش هنالك وتعيش بها أنت .. وبهذا تتفتح أبواب الهدى والنور على كل ما تريد البحث فيه وما يوفقك الله أنت .. وبهذا تتفتح أبواب الهدى والنور على كل ما تريد البحث فيه وما يوفقك الله منه لذلك.

وما أحوجنا نحن في هذا الزمان الذي رُدَّ فيه الإنسان إلى أسفل سافلين إلى البشائر والمبشرات .. ولسوف تراها لو فَصَّلنا فيها شيئًا لم يره من سبقك وليس لمزيد علمنا على من سبقنا -معاذ الله -، إنما لأننا نحن - أصحاب هذا الزمان الأخير - أصبحنا نحن المقصودين بهذه البشائر، ولأن الزمان مرَّ من قبل ولم تتحقق على أكمل وجوهها وأوسعها.

فكم من البشائر العظيمة المنتظَرة بوعد الله ﷺ ﴿ هُوَ ٱلَّذِي ٓ أَرَّسَلَ رَسُولَهُۥ بَالَّهُ دَىٰ وَدِينِ ٱلْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى ٱلدِّينِ كُلِّهِ وَلَوْ كَرِهَ ٱلْمُشْرِكُونَ ﴿ التوبة: ٣٣]، وكم من البشائر وفتوح العلم والهدى في قوله سبحانه: ﴿ سَنُرِيهِمْ ءَايَتِنَافِ ٱلْأَفَاقِ وَفِيَ أَنفُسِمٍمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ ٱلْحَقُّ أَوَلَمْ يَكُفِ بِرَيِّكَ أَنَّهُ, عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدُ (٢٠٠) [فصلت:٥٦].

وكم من البشائر التي أكَّدها الله ﷺ كثيرًا لحاجتنا نحن وحاجة إيماننا، وتثبيتًا لها مثل وَعْده الجازم على: ﴿ إِنَّ مَا تُوعَـدُونِ لَآتٍ وَمَا أَنتُم بِمُعْجِزِينَ ﴿ آلَا عَامَ: ١٣٤]، ﴿ أَلاَّ إِنَّ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ۗ أَلآ إِنَّ وَعَدَ ٱللَّهِ حَتَّى وَلَكِكنَّ أَكُثَرُهُمْ لا يَعْلَمُونَ ١٣٤ وَيُمِيتُ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ٥٠ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ قَدْ جَآءَتَكُم مَّوْعِظَةٌ مِّن زَيِّكُمْ وَشِفَآةٌ لِمَا فِي ٱلصُّدُورِ وَهُدَّى وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ١٠٠٠ قُلْ بِفَضْلِ ٱللَّهِ وَبِرَحْمَتِهِ عَبِذَلِكَ فَلْيَفْرَحُواْ هُوَ خَيْرٌ مِيَّا يَجْمَعُونَ ١٠٠٠ ﴿ [يونس: ٥٥-٥٨] أي ازدحام للبشائر مثلما ورد في هذه الآية؟!

ويقول سبحانه: ﴿ أَفَمَن وَعَدْنَهُ وَعُدَّاكُ وَعُدَّاكُ فَهُو لَقِيهِ كُمَن مَّنَعْنَاكُ مَتَعَ ٱلْحَيَوةِ ٱلدُّنْيَاثُمُ هُويَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ مِنَ ٱلْمُحْضَرِينَ ﴿ اللَّهِ ﴿ القصص: ٦١].

وانظر في ختام سورة السجدة وهي تصنع الأمل، وتبثُّ البشرى فَجْر كل يوم جمعة من أولها إلى آخرها .. حتى الختام وما أدراك ما الختام؛ فيخاطبنا ربنا العظيم سبحانه بقوله: ﴿ أَوَلَمْ يَرُواْ أَنَّا نَسُوقُ الْمَآءَ إِلَى ٱلْأَرْضِ ٱلْجُرُزِ فَنُخْرِجُ بِهِۦزَرْعَا تَأْكُلُ مِنْهُ أَنْعَمُهُمَّ وَأَنفُسُهُمٌّ أَفَلَا يُبْصِرُونَ اللهُ وَيَقُولُونَ مَتَى هَذَا ٱلْفَتْحُ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ اللهُ قُلْ يَوْمَ ٱلْفَتْح لَا يَنفَعُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓا إِيمَنْهُمْ وَلَا هُمُ يُنظَرُونَ ١٠٠٠ فَأَعْضَ عَنْهُمْ وَٱنظِرُ إِنَّهُم مُّنتَظِرُونَ ١٠٠٠ ١٠٠٠ [السجدة: ۲۷ - ۳۰].

والبشري بالخلاص من المجرمين والمفسدين في الأرض، وأن هذه ستكون بسهولة سوق الماء الذي اعتدنا رؤيته وهو يزيل القاذورات من على سطح الأرض، كما أنه يزرع الزرع.

ولقد عزمت قبل فترة أن أكتب كتابًا مختصًّا في البشائر التي حملتها لنا سورة البقرة

.. ولقد وجدت الآيات التي حملت البشائر لهذه الأمة تُقارب المئة آية من آيات سورة البقرة، وعند التفصيل سوف نجد أن الآية الواحدة من تلك الآيات فيها العديد من البشائر .. فلا أدري كم سيبلغ عددها؟!

ويكفي أن تكون أول بشارة في القرآن الكريم صريحة .. منصوصة بلفظ البشارة من رب العالمين يأمر فيها رسوله الكريم على أن يبشر بها المؤمنين إنما هي في سورة البقرة وتلك هي قوله سبحانه: ﴿وَبَشِرِ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَكِمِلُواْ الصَّلِحَاتِ أَنَّ لَمُمُ جَنَّتٍ تَجُرِى مِن تَعْتِهَا الْأَنْهَارُ مَّ كُلُمَ مُنَافِا مِن تَمَرَةٍ رِّزْقَا فَالُواْ هَلَا اللَّذِي رُزِقْنَا مِن قَبَلُ وَأَتُواْ بِهِ مَن تَعْتِهَا الْأَنْهَارُ مَن مَكُم فِيهَا مِن ثَمَرَةٍ رِّزْقَا فَالُواْ هَلَا اللَّذِي رُزِقْنَا مِن قَبَلُ وَأَتُواْ بِهِ مَن مَن مَن مَن مَن مَن الله من البقرة: ٢٥]، وهل من بشارة أعظم من البشارة بالجنة؟!



### 

لو قال الحافظ لصدق: لقد قرأتُ هذهِ السورةَ الكريمةَ عددًا لا يعلمه إلا الله ﷺ حتى حفظتها ... وها أنا ذا أبتدئ مرحلة جديدة، مرحلة «أفلا أكون عبدًا شكورًا» ... فما قصة الشكر الجديد للمرحلة الجديدة؟

إن الشكر ليس قالبًا مصبوبًا حتى يتساوى الناس فيه، ولا هو تعليمات معينة حتى يُلَقَّنها الناس تلقينًا.

وها نحن يا من تأهّلنا لطلب هذا المقام بإتمام حفظ سورة البقرة التي كانت هي السورة الأطول والأكبر والأشهر فيما نقوم به إنما نريد شكر الله سبحانه على ما أنعم علينا بكل شيء وبأعظم شيء وآخر شيء وهو حفظ سورة البقرة المباركة .. إلى أن يُقدِّر الله على ويمن عليّ فتلتحق بها بقية السور في صدري - بإذن الله - فإدراك هذا المقام ليس هو بمجرد القيام صلاةً ركوعًا وسجودًا وسلامًا، ولا بالتسجيل اسمًا في القيام والقائمين، إنما ببلوغ المقام حقًا عند الله ﴿ وَمِنَ ٱلنّلِ فَتَهَجَدُ بِهِ عَنَافِلَةً لَكَ عَسَى أَن الله القيام والقائمين، إنما ببلوغ المقام حقًا عند الله ﴿ وَمِنَ ٱلنّلِ فَتَهَجَدُ بِهِ عَنَافِلَةً لَكَ عَسَى آن

وهذا يعني أن القيام هو المؤهّل لصاحب القرآن أن يتهجد به بالليل خاصة .. وهو يعني أن القرآن هو من يبلغ برسول الله على ما يريد من مقام؛ ذلك هو المقام الأوحد بين الخلائق جميعًا ... إذًا فشكر النبي على يتحقق بالقيام بالقرآن، فما كان قيام النبي إلا بالقرآن، وما كان غير القرآن إلا أذكار الصلاة وحركاتها .. وما تبقى فكلُه من التجاوب مع كلام الله وخصوصًا الدعاء والاستغفار والاستعاذة وما إلى ذلك .. وهذا

الشكر هو الذي أراده النبي عَلَيْ وأخبر به أم المؤمنين عائشة عن «أفلا أكون عبدًا شكورًا»... إذ أصل تفطُّر قدميه عَلَيْ وسببه إنما هو طول القيام بالقرآن.

لكن بما أن سنة الله في الشكر هي الزيادة، كما قال الله في: ﴿لَمِن شَكَرْتُمُ لَأُنِيدَنَّكُمُ ﴾ [إبراهيم: ٧] ... فقد جاء ت الزيادة التي لا يطمع مخلوق إلى أرفع منها إذ قال الله سبحانه لرسوله عَلَيْهُ: ﴿ وَمِنَ ٱلْيَلِ فَتَهَجَّدْ بِهِ عَنَافِلَةً لَكَ عَسَى أَن يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقَامًا عَمُودًا ﴿ الله سبحانه لرسوله عَلَيْهُ: ﴿ وَمِنَ ٱلْيَلِ فَتَهَجَّدْ بِهِ عَنَافِلَةً لَكَ عَسَى أَن يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقَامًا عَمُودًا ﴿ الله سبحانه لرسوله عَلَيْهُ: ﴿ وَمِنَ ٱلَّيْلِ فَتَهَجَّدْ بِهِ عَنَافِلَةً لَكَ عَسَى آن يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقَامًا عَمُودًا ﴿ الله الله عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْكُونُ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُونُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْكُونُ اللهُ عَلَيْكُونُ اللهُ عَلَيْكُونُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُونُ اللهُ عَلَيْكُونُ اللهُ عَلَيْكُونُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُونُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُونُ اللهُ ا

﴿ فَنَهَ جَدَّ دِهِ ﴾: فهو ليس مجرد صلاة، ولا قيام وتطويل، إنما هو التهجد بالقرآن ... وبالقرآن أصلًا وأساسًا وما سواه تبع له، وهو من نوره المبين، ومن آثاره، وإثاراته للنفس إذ هو يُتلى وهو مادة التهجد .. (ولما كان قيام النبي عَلَيْهُ شكرًا لله تعالى فقد جاء شكر النبي عَلَيْهُ بالتهجد بالقرآن بالمزيد من عند الله، والعطاء الذي لا نظير والمقام المحمود الذي لا يناله إلا واحد من خلق الله إذا اجتمع خلق الله كافة).

ولما كانت المنافسة لا نظير لها مطلقًا بين الأنبياء الله جميعًا، فهذا أكرم خلق الله على الله قد ختم به سادة الأمم وقادتها عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ، فكان منه ما كان؛ ولذا دلَّ الله رسوله عَلَيْهِ على هذا المقام الوحيد فقال له: ﴿ وَمِنَ اليَّلِ فَتَهَجَّ دَبِهِ عَنَافِلَةً لَكَ عَسَى آن يَبْعَثُكَ رسوله عَلَيْهِ على هذا المقام الوحيد فقال له: ﴿ وَمِنَ اليَّلِ فَتَهَجَّ دَبِهِ عَنَافِلَةً لَكَ عَسَى آن يَبْعَثُكَ رَبُّكَ مَقَامًا تَحَمُّودًا الله تَبَارَكَ وَتَعَالَى رسوله عَلَيْهِ بخصائص لا تُعدُّ ولا تُحصى بشرط أن نأخذ من كلام الله تعالى الذي لا يحيط أحد بعلمه.

ولسان حالي الآن يقول لي - أنا حافظ سورة البقرة: يا هذا لقد ابتدأت مرحلة عظيمة لم أعهدها بهذا الأمل العظيم، ولا بهذا الشكر العظيم، ولا بهذه الخصوصية العظيمة.

فليتجلَّ لك مقامك الذي تطمع إليه وترجوه كما تجلَّى المقام المحمود لرسول الله عَلَيْ ولا قياس ولا مقاربة بين المقامين في الدنيا فشَمَّرَ إليه فَأَدْرَكَه وهو في الدنيا وقد بشَّره الله عَلَيْ بذلك.

FT.

قلها في نفسك مع ربك عهدًا: فلأُشَمِّرَنَّ له ولأُدركنَّه بالتهجد بسورة البقرة .. وهي السنام للقرآن وهي التي تبلغ بالمتهجدين السنام من كل مقام سام.

ألم يُسَمِّ النبيُّ عَلَيْةٍ حافظَ سورةِ البقرة بصاحبها؟!

أليست هي السنام فكيف لا تبلغ بصاحبها - وهو صاحبها - فأين الصحبة؟! كيف تفارقه وهو ملازمها في الليل والنهار، في العلم والعمل، في الفهم والهداية؟!

إن التهجد بالقرآن أمرٌ من عند الله مقصود بأحرفه ... ولن يتمكن أحد من إقامة هذا الأمر كما أمر الله في وكما فعله رسول الله على إلا أن يكون حافظًا؛ هذا هو الأساس لأن رسول الله على كان يقرأ من حفظ قلبه حيث نزل القرآن عليه وُوضِع هناك واستقرَّ في صدره ﴿ قُلُ مَن كَانَ عَدُوًّا لِجِبْرِيلَ فَإِنَّهُ بَزَّلَهُ مَكَلَ قَلْبِكَ بِإِذِن اللهِ مُصَدِقًا لِمَا هناك واستقرَّ في صدره ﴿ قُلُ مَن كَانَ عَدُوًّا لِجِبْرِيلَ فَإِنَّهُ بَزَلَهُ مَكَلَ قَلْبِكَ بِإِذِن اللهِ مُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ وَهُدًى وَهُمْرَى لِلمُؤْمِنِينَ ﴿ اللهِ قَالَ اللهِ عَنينا نحن من حفظنا سورة البقرة أجره .. وليس هذا هو موضوعنا ... إنما الذي يعنينا نحن من حفظنا سورة البقرة كاملة تامة بحمد الله هو أننا بهذا الحفظ نكون قد أتممنا الإعداد للانطلاق في رحلة رسول الله على للمكر ربه سبحانه على فضله عليه .. بل هي رحلة بلوغ المقام الأعلى الذي أسأل الله أن يبلغنا إياه جميعًا.

وهذه ليست مجرد قراءة قرآن وقيام وقعود وذكر لسان .. وإن كان كل هذا عظيم إنما هي رحلة تهجد.

﴿ فَتَهَجَّدْ بِهِ ٤﴾: قال الماوردي يَخِرَلَثُهُ: «أما الهجود فمن أسماء الأضداد، وينطلق على النوم وعلى السهر، وشاهد انطلاقه على السهر قول الشاعر:

ألا زارت وأهْلُ مِنىً هُجُود ولَيْتَ خَيَالَهَا بِمِنىً يعُود»(١)

وهنا لا يمكن أن يكون «النوم» هو المقصود بالتهجد .. لا والله، بل هو القيام به .. القيام بالقرآن لا النوم بالقرآن، فالقرآن حكمٌ على اللغة، وليست اللغة حكمًا على

<sup>(</sup>١) النكت والعبون (٣/ ٢٦٤).

القرآن .. فنقول: ﴿فَتَهَجَّ دُبِهِ عَنَي: دع النوم به! ويشهد لهذا ما كان يصنعه رسول الله عَلَيْهِ.

فلرسول الله ﷺ حال خاص في تهجده، وله إعداده، وله مناجاته، وهتافه بربه ..

عَنْ حُذَيْفَةَ قَالَ: كَانَ رَسُولُ اللهِ عَيَالَةُ: «إِذَا قَامَ مِنَ اللَّيْلِ يَتَهَجَّدُ، يَشُوصُ فَاهُ بِالسِّوَاكِ» (١).

وَعَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ عِنْ قَالَ: كَانَ النَّبِيُّ عَيْ إِذَا تَهَجَّدَ مِنَ اللَّهُ مَّ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ، وَلَكَ الحَمْدُ أَنْتَ رَبُّ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ، وَلَكَ الحَمْدُ أَنْتَ رَبُّ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَنْ فِيهِنَّ، وَلَدَكَ الحَمْدُ أَنْتَ الحِقْ، وَلَمْ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَنْ فِيهِنَ، أَنْتَ الحِقْ، وَلِمَّاعَةُ وَعَوْلُكَ الحَقُّ، وَالخَنَّةُ حَقُّ، وَالنَّارُ حَقُّ، وَالسَّاعَةُ وَقُولُكَ الحَقْ، وَوَعْدُكَ الحَقْ، وَلِقَاؤُكَ الحَقُّ، وَالجَنَّةُ حَقُّ، وَالنَّارُ حَقَّ، وَالسَّاعَةُ حَقُّ، اللَّهُمَّ لَكَ أَسْلَمْتُ، وَبِكَ آمَنْتُ، وَعَلَيْكَ تَوَكَّلْتُ، وَإِلَيْكَ خَاصَمْتُ، وَبِكَ حَقَّ، اللَّهُمَّ لَكَ أَسْلَمُ أَسْلَمُ وَمِا أَخَرْتُ، وَأَسْرَرْتُ وَأَعْلَنْتُ، وَمَا أَنْتَ أَعْلَمُ بِهِ حَلَى الْمَنْ إِلَا إِلَا إِلَا إِلَا إِلَا إِلَا أَنْتَ الْكَارُ اللَّهُ إِلَا أَنْتَ الْكَارُ اللَّهُ إِلَا أَنْتَ الْكَارُ الْكَارُ الْمَا وَلَا الْمَاعِلَى الْمَا وَلَا الْمَاعِثُ وَمَا أَنْتَ أَعْلَمُ مُ بِعِلَى الْمَاعِثُ وَمَا أَنْتَ أَعْلَمُ مُ بِعِلَى الْمَاعِلَى الْمَالَةُ إِلَا أَنْتَ الْمَاعُةُ وَلَا الْمَاعُةُ وَلَا إِلَا إِلَهَ إِلَا أَنْتَ الْمَاعُلُمُ مُنْ وَمَا أَنْتَ الْمَاعُلُولُ الْمَالَا لَهُ إِلَا أَنْتَ الْمَالَمُ الْمَالُولُ الْمَالَعُلُولُ الْمَالُولُ الْمَالُولُ الْمَالَةُ إِلَا أَنْتَ الْمَالَعُلُولُ الْمَالُولُ الْمَالُولُ اللَّهُ إِلَا أَنْتَ الْمَالُولُ اللَّهُ إِلَا أَنْتَ الْمَالُولُ اللَّهُ الْمَالُ الْمَالُولُ اللَّهُ الْمُلْمُ الْمَالُولُ اللَّهُ إِلَا أَنْتَ الْمَالُ اللَّهُ الْمَالُ الْمَالُولُ الْمَالُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمَالُ اللَّهُ إِلَا أَلْمَالُ اللَّهُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمَالُولُ الْمَالُولُ الْمَالُولُ اللَّهُ الْمَالُ الْمَالُولُ اللَّهُ الْمَالُولُ الْمَالُ الْمُ الْمُلْمُ الْمُعُولُ الْمُ الْمُلْمُ الْمُعُلِيْ الْمُلْمُ الْمَالُولُ اللَّهُ الْمَالُولُ الْمَالُولُ الْمَالُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُنْ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُعُلِمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُعْمِلُ الْمُلْمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْمِلُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْمِلُ الْمُعْمِلُولُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِلْمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْمُولُ الْمُعْمُ

عَنْ عَائِشَةَ ﴿ اللَّهِ عَائِشَةُ أَصَوْتُ عَبَّادٍ هَلَا؟ »، قُلْتُ: نَعَمْ، قَالَ: «اللَّهُمَّ ارْحَمْ عَبَّادًا » ( ) .

وَعَنِ الْحَجَّاجِ بْنِ عَمْرٍ و الْمَازِنِيِّ ﴿ يَشَّ الْ النَّبِيُّ عَلَيْهُ يَتَهَجَّدُ بَعْدَ نَوْمِهِ، وَكَانَ النَّبِيُّ عَلَيْهُ يَتَهَجَّدُ بَعْدَ نَوْمِهِ، وَكَانَ يَسْتَنُّ قَبْلَ أَنْ يَتَهَجَّدُ (٤).

وعن أبي أيوب وعائشة وأبي سلمة ﴿ اللهِ عَلَيْهِ كَانَ إِذَا تَهَجَّدَ يُسَلِّمُ

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجه (٢٨٦)، وصححه الألباني.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في صحيحه (٧٤٤٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٢٦٥٥).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبراني في المعجم الأوسط (٨٦٦٩).

بينَ كُلِّ ركعتين (١).

وَعَنِ ابْنِ عُمَرَ قَالَ: كَانَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ لا يُصَلِّي فِي السَّفَرِ إِلَّا رَكْعَتَيْنِ، غَيْرَ أَنَّهُ كَانَ يَتَهَجَّدُ مِنَ اللَّيْلِ (٢).

وعن أبي قتادة كان أبو بكر يوتر ثمّ ينام، ثمّ يقوم يتهجّد، وأنّ عمر كان ينام قبل أن يوتر ثمّ يقوم يتهجّد، وأنّ عمر كان ينام قبل أن يوتر ثم يقوم فيصلي ويوتر، فقال النبي عَلَيْهِ لأبي بكر: «أَخَذْتَ بِالْحَزْمِ»، وقال لعمر: «أَخَذْتَ بِالقُوَّة» (٣).

نعم الصلاة هي القالب المبارك وقد آن لهذا القالب أن تعود له حياته وروحه الداخلية التي نُزِعت منه منذ زمن بعيد .. تعود إليه كما أراد الله، فقال: ﴿ قَدَّ أَفَلَحَ الْدَاخلية التي نُزِعت منه منذ زمن بعيد .. تعود إليه كما أراد الله، فقال: ﴿ قَدَّ أَفَلَحَ الْمُؤْمِنُونَ الله اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الل

﴿فَتَهَجَّدُ بِهِ ﴾: فسبحان من أمر بالتهجد وهيَّأُ كل شيء فيه ليرتشف المتهجِّد ويشكر ربه – سبحانه – ويبلغ عند الله مبلغًا. وأي أجواء إعدادٍ لقلبِ عبدٍ مثل كلمات الله تعالى إذ الصدر صفاء، وإذ القلب سلامة ونقاء، وإذ السكينة عمَّت الصدر والأجواء .. وإذ القلب متعطش للتهجد في أعماق المساء .. فهل يروي تعطش القلب

<sup>(</sup>١) السلسلة الصحيحة (٢٣٦٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٥٩٠)، وصححه الأرنؤوط.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الحاكم (١/ ٣٠١)، وقال الحاكم: هذا حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه، ووافقه الذهبي.

إلا تنزل القرآن عليه ولا ينبغي أن يفارق القائم إحساسه بأن القرآن يتنزل وإن القرآن لَعَلِيُّ، كما قال سبحانه: ﴿ حَمَ ﴿ وَ وَ الْكِتَبِ الْمُبِينِ ﴿ إِنّا جَعَلَنَهُ قُرْءَ نَا عَرَبِيًا لَعَلَمُ مُ عَقَلُوب وَ وَ إِنّهُ فَي الْكِتَبِ لَدَيْنَ لَعَلِيُّ حَكِيمُ ﴿ فَ الزخرف: ١-٤] .. استعداد كامل لرحلة هذه الليلة العظيمة تقودها كلمات الله تعالى... وجنودها القلوب القائمة المتهجدة .. قد لفَّت ظلمات الليل الوجود من حولنا فعَمَّت السكينة واختفت المشاهد والصور، فلا شيء يشاغلك عن آيات الله وكلماته حتى آيات الله من خلقه في ملكوته .. لأن الآيات المخلوقة قد محاها الظلام فاختفت في ظلمة الليل كما قال سبحانه: ﴿ فَهَ حَوْنَا اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ في الكون للتهجد، وكان هذا هو التفرُّغ له – سبحانه – وكانت هذه هي الخلوة مع التفريغ والتفرُّغ ... فما كان مع موسى النش شيء غير نفسه ولبسه الضروري مطلقًا في الوادي المقدس حتى نعله أمر بخلعه، إلا عصاه إذ كانت مقصودة، وكانت مادة للحديث عنها لأنها هي من سيقع عليها الإعجاز، وبها سيكون التحدي، ومنها ستتولَّد المعجزات. وما هي من سيقع عليها الإعجاز، وبها سيكون التحدي، ومنها ستتولَّد المعجزات. وما كان شيء في الوجود يرى إلا النور الأوحد في الوادي المقدس.

إذًا فالتهجد بالقرآن إنما هو الميدان الذي يُفَتِّح على المتهجد من خلال كلام الله على المتهجد من خلال كلام الله على أبوابًا من الشكر، ويفتح له في هذا الأمر فتوحًا، ويهديه طرقًا للشكر لم يكن يسلكها.

فالشكر الحقيقي ليس في ذات القيام وحركات الصلاة فحسب إنما الشكر بهذا القرآن، منه يتفجّر ومنه ينبعث، ومعه يتنزّل، فما هذا التهجد إلا ﴿ هَلَ أَنَكَ حَدِيثُ مُوسَىٰ ﴿ اللهِ اللهِ مَا أَنَكَ حَدِيثُ مُوسَىٰ ﴿ اللهِ اللهِ مَا اللهُ عَدِيثُ مُوسَىٰ اللهُ عَدِيثُ مُوسَىٰ اللهُ عَدِيثُ اللهُ عَدِيثِ اللهُ عَدِيثِ اللهُ عَدِيثِ اللهُ عَدِيثِ ينادي عليهم رجم كما هو الوادي المقدس لموسى المَلِينُ.

هنا في هذا الوادي المقدس قد خيَّم الليل عليك وعلى أهل بيتك كما خَيَّم على موسى العَيْنُ وأهل بيته ..

هنا حُلَّت عُقَدُ الشيطان جميعًا، هنا الملائكة تطوف وتقترب إذ أنت تقترب، هنا

كلام الله يعلو، هنا كلام الله تعالى ينبعث من ميدان صدرك إلى سماوات تدبرُك، هنا رب العالمين على معك معيَّة خاصة ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَنَى الله هنا كعدمها - عياذًا بالله -، [الشورى:١١]، فلا تحسب - أيها المتهجد - أن معية الله هنا كعدمها - عياذًا بالله -، ومعية الله هنا ليست مثلها معية، كما أن معية الله على مع موسى المسي ليس مثلها معية، وشهود الله على هنا لهذا المقام حق، وهو شهود مخصوص ليس مثله شهود كما قال سبحانه: ﴿ وَمَا تَكُونُ فِي شَأْنِ وَمَا نَتُواْمِنَهُ مِن مِّثْقَالِ ذَرَّةٍ فِي الْأَرْضِ وَلافِي السَّمَاءِ وَلاَ أَصْعَرَمِن ذَلِكَ شُهُودًا إِذَ تُفِيضُونَ فِيهُ وَمَا يَعَ زُبُ عَن رَبِّكَ مِن مِّثْقَالِ ذَرَّةٍ فِي الْأَرْضِ وَلافِي السَّمَاءِ وَلاَ أَصْعَرَمِن ذَلِكَ وَلاَ أَكْبُرُ إِلاَّ فِي كِنْكِ مِن مِّثْقَالِ ذَرَّةٍ فِي الْأَرْضِ وَلافِي السَّمَاءِ وَلاَ أَصْعَرَمِن ذَلِكَ وَلاَ أَكْبُرُ إِلاَّ فِي كِنْكِ مُبِينٍ الله الله المناه المناه

فالله على أَجملَ بالذكر كل شأن ولم يخصّ شأنًا دون شأن، فقال سبحانه: ﴿ فِي شَأْنِ ﴾، وجَمَعَ كُلَّ الأعمال فقال: ﴿ وَلَا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ ﴾ لكنه سبحانه خَصَّ من بين الشئون كلها ومن بين الأعمال كلها شيئًا واحدًا فقط وهو «تلاوة هذا القرآن»، فقال: ﴿ وَمَا نَتْلُواْ مِنْهُ مِن قُرْءَانِ ﴾، وهذه الخصوصية حقيقة نعم فهو الشيء الوحيد المخصوص في الوجود كله ومن بين الموجودات كلها الذي هو من الله ، أليس هو كلامه وكل شيء سواه فهو خلق الله، وهذا يكفيه ...

وعن أبي ذرِّ الغفاري هِيْفُ قال: قال رسول الله ﷺ: «إِنَّكُمْ لَا تَرْجِعُونَ إِلَى اللهِ بشَيْءٍ أَفْضَلَ مِمَّا خَرَجَ مِنْهُ»(١)، يَعْنِي الْقُرْآنَ.

وعن أبي أمامة هِ اللهِ قال: قال النبي عَلَيْهِ: «مَا أَذِنَ اللهُ لِعَبْدٍ فِي شَيْءٍ أَفْضَلَ مِنْ رَكْعَتَيْنِ يُصَلِّيهِ مَا وَإِنَّ البِرَّ لَيُذَرُّ عَلَى رَأْسِ العَبْدِ مَا دَامَ فِي صَلَاتِهِ، وَمَا تَقَرَّبَ العِبَادُ إِلَى اللهِ بِمِثْلِ مَا خَرَجَ مِنْهُ (٢) قَالَ أَبُو النَّضْرِ: يَعْنِي القُرْآنَ.

فهل تجتمع كل هذه الخصائص من ركعتين أو أكثر، والقرآن العظيم، في وقت

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم (٢٠٣٩)، وصححه ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي (٢٩١١)، وأحمد (٢٧٣٠)، وضعفه الألباني.



مخصوص مع ملائكة الله الطوَّافة بالعبد إذ هو في صلاته، مع شهود رب العالمين الشهود المخصوص .. مثل ما يحدث عند تهجد العبد بالقرآن في صلاته؟!

أرأيت لِمَ خَصَّ الله رسوله عَلَيْ بهذا التهجد هاديًا له لبلوغ المقام الأوحد - المقام المحمود ﴿ وَمِنَ ٱلنَّيْلِ فَتَهَجَّ لْهِ عِنَافِلَةً لَكَ عَسَىٓ أَن يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقَامًا تَحْمُودًا (٧٧) .

فهل استبان لنا الآن كيف يكون التهجد ميدانًا لشكر الله تعالى .. وكيف يكون شكر الله في التهجد بالقرآن موصلًا للمقام الذي نرجوه - بإذن الله - كما بَلَّغَ الله رسوله على الإطلاق ... هذا وهو رسول الله على سيد كل الصالحين في كل المجالات مطلقًا ... ورغم كل هذا أمره الله بالتهجد بالقرآن خاصة ليبلغ ذاك المقام خاصة.







### الارتشافُ الأولُ: تقوى الله ﷺ

#### 

#### رشفةٌ أولى: فَلَكَأَنَّ عُنْوانَ السُّورةِ هو التَّقْوَى

يبقى حافظ سورة البقرة طيلة حياته تقيًا نقيًا ظاهرًا وباطنًا... يبقى الحافظ حذرًا من أن يخالط قلبه الذي ضم سورة البقرة وجسده الذي عكف واعتكف حتى حظي بسنام القرآن من أي شيء يُغْضِبُ صاحب هذا الكلام، في أي حال أو أي ظرف أو أي مكان...

ألا تذكر في مرحلة حفظك السورة المباركة كم مرةً مرَّ بك ذكر الله سبحانه التقوى..؟

ألا تذكر كم أسمعك الله ذكر التقوى في مختلف ظروف الحياة في السورة المباركة؟

ألا تذكر كيف ألزم الله ذكر التقوى لجميع ما شرعه في هذه السورة...؟

ألا ترى كيف أنك لو جمعت ذلك كله لحياتك لوجدته مشروع حياة لك كاملة، بل لأمتك وللناس؟

ألا ترى أن ابتداء الكتاب اللازم يعرف من عنوانه.. وعنوانه جاء في ابتداء السورة نفسها بذكر التقوى على زنة الاسم الملازم لأهلها فقال سبحانه: ﴿الَّمْ ﴿ نَالِكَ الْكِتَابُ لَا فَسُهَا بِذُكُر التقوى على زنة الاسم الملازم لأهلها فقال سبحانه: ﴿الَّمْ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ وَمَا رَنَفْهُمُ يُفِقُونَ ﴿ وَاللَّذِينَ يُؤْمِنُونَ مِا الْفِيلَ وَمُ الْمُفْلِدُونَ ﴾ وَاللَّذِينَ يُؤُمِنُونَ مِا لَفِيلًا هُدًى مِن يَبِهِم وَاللَّهِ اللَّهِ مُن اللَّهُ اللَّ

هذا وعند العنوان يُفْتَحُ للقلب بابٌ عظيمٌ كريمٌ في هذه السورة لِيُبْصِرَ فيه مراد الله عظيمٌ منه هذا المقام...

 أَلَم نحفظ في سورة البقرة قوله سبحانه: ﴿ يَبَنِيَ إِسْرَهِ بِلَ اَذْكُرُواْ نِعْمَتَى ٱلَّتِيَ ٱنْعَمْتُ عَلَيْكُرُ وَأَوْفُواْ بِعَهْدِى آلُوفِ بِعَهْدِكُمْ وَإِيَّنَى فَٱرْهَبُونِ ۞ وَءَامِنُواْ بِمَآ أَنْزَلْتُ مُصَدِّقًا لِمَا مَعَكُمْ وَلَا تَكُونُواَ أَوَلَ كَافِرِ بِلِيَّةٍ وَلَا تَشْتَرُواْ بِعَابَتِي ثَمَنَا قَلِيلًا وَإِيِّنِي فَأَتَّقُونِ ۞ [البقرة: ٤١،٤٠].

وقال بعدها سبحانه مخاطبًا أَبْعَدَ الخلق عن التقوى فقال: ﴿ يَبَنِيٓ إِسَرَءِيلَ اَذَكُرُواْ نِعْمَتِيَ النَّمَ عَلَىٰ اَلْمَا لَكُمُ عَلَىٰ الْعَالَمِينَ ﴿ وَالتَّقُواْ يَوْمًا لَا يَجَزِى نَفْشُ عَن نَفْسِ شَيْءًا وَلَا يُقْبَلُ مِنْهَا شَفَعَةٌ وَلَا يُؤْخَذُ مِنْهَا عَدُلٌ وَلَا هُمْ يُنصَرُونَ ﴿ وَالتَقْوَا وَالتَقِرَةِ:٤٨،٤٧].

وهكذا ساروا على إلغاء تقوى الله من كل شيء حتى انتهى بهم الأمر إلى أصعب نهاية حين جاءتهم الرسالة الخاتمة، فقال سبحانه: ﴿ وَلَمَّا جَآءَهُمْ كِنَبُّ مِّنْ عِندِ اللهِ مُصَدِقُ لِمَا مَعَهُمْ وَكَانُواْمِن قَبْلُ يَسْتَفْتِحُوكَ عَلَى اللَّذِينَ كَفَرُواْ فَلَمَّا جَآءَهُم مَا عَرَفُواْ كَفَرُواْ مُصَدِقُ لِمَا مَعَهُمْ وَكَانُواْمِن قَبْلُ يَسْتَفْتِحُوكَ عَلَى اللَّذِينَ كَفَرُواْ فَلَمَّا جَآءَهُم مَا عَرَفُواْ كَفَرُواْ مِن فَكُونُ لِمِهُمْ اللهُ اللهُ عَلَى اللَّهُ مِن فَلَمْ اللهُ عَلَى اللَّهُ عِن عَلَى مَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ فَلَا اللهُ مِن فَضَيا وَ اللَّكَوْمِينَ عَذَابُ أَن يُكَونُ لِللَّهُ مِن فَضَيا وَ اللَّهُ مِن فَضَيا وَ اللَّهُ مِن عَبَادِهِ فَلَا عَنْ عَضَيا وَ اللَّكُونِينَ عَذَابُ مُهِينُ اللَّهُ مِن فَضَيا وَ اللَّهُ مِن فَصَيا وَاللَّهُ مِن عَمَا عَرَالُهُ اللَّهُ مِن فَضَيا وَ اللَّهُ مِن فَصَدِيا عَلَى مَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ فَلَا عَضَيا عَضَيا وَ اللَّهُ مِن فَصَدِيا وَ اللَّهُ مِن فَصَدَالِهِ وَ اللَّهُ مِن فَصَدُوا اللَّهُ مِن فَصَدِيْ وَلَا اللَّهُ مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ فَيْ فَصَدِ عَلَى مَن يَشَاءُ مِنْ عَبَادِهِ اللَّهُ مَن عَضَدِ وَاللَّهُ مَن اللَّهُ اللَّهُ مَن فَصَدَالِهِ عَلَى مَن يَشَاءُ مِنْ عَبَادِهِ اللَّهُ مِن فَا اللَّهُ مَن فَلَا اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ مِن فَا اللَّهُ اللَّهُ مِن فَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

فَهَوَوْا إلى اللعنة، والغضب على الغضب ثم العذاب المهين .. فماذا بعد ذلك؟!



### رشفةٌ ثانية: لزومُ التقوى في الحياةِ كُلِّها

نعم إن التقوى في سورة البقرة هو مشروع حياة للفرد والأمة وسوف تبقى في ذرى الأمم ما دامت محافظة على عهد التقوى.

ولقد نعى الله سبحانه على أولئك البعداء عدم تقواهم، ولو أنهم اتقوا الله تعالى لبقيت الإمامة لهم وفيهم؛ ولهذا قال الله ﴿ وَلَوْ أَنَهُمْ ءَامَنُواْ وَآتَقُواْ لَمَثُوبَةٌ مِّنْ عِندِ اللّهِ خَيْرٌ لَوْ كَانُواْ يَعْلَمُونَ اللّهُ وَلَا يَاللهُ وَإِذِابُتَكَى إِبْرَهِعَرَبُهُ، بِكَلّمَتُوفَاتَمَهُنَّ قَالَ إِنّي جَاعِلُكَ خَيْرٌ لَوْ كَانُواْ يَعْلَمُونَ اللّهُ وَاللّهِ مِن دُرِيّتِي قَالَ لِايَنالُ عَهْدِى الظّلِمِينَ اللّهُ [البقرة: ١٢٤].



### رشفةٌ ثالثةٌ: التَّقْوَى غَايةُ العباداتُ وَقودُها التَّقْوَى غَايةُ العباداتِ وَثَمَرةُها ... إِذِ العباداتُ وَقودُها ....

وهكذا قال سبحانه في الصيام الذي افترض في سورة البقرة فقال سبحانه: ﴿ يَتَأَيُّهَا اللَّذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَيْتُكُمُ تَنَّقُونَ ﴿ يَأَيُّهُا اللَّذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَيْتُكُمُ تَنَّقُونَ ﴿ اللَّهِ عَلَى الَّذِينَ مِن قَبَّلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَنَّقُونَ ﴿ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

أيها الحافظ: نقِّل بصرك بين كلمات الله تعالى... وافتح قلبك لسماع قول الله في ... وانظر فيما حفظت من قَبْلُ نظر المتدبِّر المتحسِّس للتقوى وكيف يحققها الله في العبادات وفي المواقف تحقيقًا... ويجعل التوفيق في القرار، والقبول للأعمال والأذكار مَنُوطًا بها.

كيف لا، وأنت مَنْ حَفِظَ سورة البقرة وحَفِظَ مما حَفِظَ فيها قول الله عَنَدُهُ الشَّهُرِ الْحَرَامُ بِالشَّهْرِ الْحَرَامُ بِالشَّهُ مَعَ الْمُنَقِينَ اللّهُ وَاَنفَقُوا فِي سَبِيلِ اللّهِ وَلَا تُلقُوا بِأَيْدِيكُمْ إِلَى النّهَ لَكُةٌ وَأَحْسِنُونَ أَ إِنَّ اللّه يُحِبُ وَاعْلَمُوا أَن اللّه مَعَ الْمُنْتِقِينَ الله وَأَنفُوا فِي سَبِيلِ اللّهِ وَلَا تُلقُوا بِأَيْدِيكُمْ إِلَى النّهُ لَكُةٌ وَأَخْسِنُونَ أَ إِنَّ اللّه يُحِبُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ وَالْعُمْرَةَ لِلّهِ فَإِنْ أُحْصِرَتُمْ فَمَا السّتَيْسَرَ مِنَ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ وَاللّهُ وَمَا نَفْعُلُوا مِنْ حَيْرٍ يَعْلَمُ الللّهُ اللّهُ وَمَا نَفْعُوا مِنْ حَيْرٍ يَعْلَمُ اللللّهُ وَمَا نَفْعُوا مِنْ حَيْرٍ يَعْلَمُهُ الللّهُ اللللّهُ وَمَا نَفْعُوا مِنْ حَيْرٍ يَعْلَمُ اللللّهُ وَمَا نَفْعُوا الللّهُ وَمَا نَفْعُوا مِنْ حَيْرُ وَاللّهُ وَالل

وَتَكَزُوّدُواْ فَإِنَ خَيْرَ الزَّادِ النّقُوئُ وَاتّقُونِ يَتَأُولِي الْأَلْبَبِ اللّهِ لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَن تَبْتَعُواْ فَضَلَا مِن رَبِّكُمْ فَإِذَا أَفَضَتُه مِن عَرَفَتٍ فَاذَكُرُواْ اللّهَ عِندَ الْمَشْعِرِ الْحَكَرامِ وَاذْكُرُوهُ كَمَا هَدَه كُمْ وَإِن كُنتُه مِن قَبْلِهِ عَلَمِن الضّالِينَ الله ثُمَّ أَفِيضُوا الْحَكَرامِ وَادْكُرُوهُ كَمَا هَدَه كُمْ وَإِن كُنتُه مِن قَبْلِهِ عَفُورٌ رَجِيهُ اللهَ فَإِذَا قَصَيْتُهُ مِن حَيْثُ أَفَكَاضَ النّاسُ وَاسْتَغْفِرُواْ اللّهَ أَو اللّهَ عَفُورٌ رَجِيهُ اللهَ فَإِذَا قَصَيْتُهُ مَن حَيْثُ أَفَكُمْ وَاللّهُ كَذِكْرُكُوهُ عَلَيْهُ عَلَيْوُ لَهُ اللّهُ كَذِكْرُكُوهُ عَلَيْهُ عَلَيْوَ اللّهَ فَي اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مَن يَعُولُ رَبّنَا عَلَى اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاعْلَمُواْ اللّهَ وَاقْتُهُ وَاللّهُ وَاعْلَمُواْ اللّهَ وَاعْلَمُواْ اللّهُ وَاعْلَمُ وَاللّهُ وَاعْلَمُواْ اللّهُ وَاعْلَمُواْ اللّهُ وَاعْلَمُواْ اللّهُ وَاعْلَمُواْ اللّهَ وَاعْلَمُواْ اللّهُ وَاعْلَمُ اللّهُ وَاعْلَمُواْ اللّهُ وَاعْلَمُواْ اللّهُ وَاعْلَمُواْ اللّهُ وَاعْلَمُواْ اللّهُ وَاعْلَمُوا اللّهُ وَاعْلَمُ وَاللّهُ وَاعْلَمُ اللّهُ وَاعْلَمُواْ اللّهُ وَاعْلَمُواْ اللّهُ وَاعْلَمُواْ اللّهُ وَاعْلَمُ اللّهُ وَاعْلَمُواْ اللّهُ وَاعْلَمُوا اللّهُ وَاعْلُولُولُولُ اللّهُ وَاعْلَمُوا اللّهُ وَاعْلَمُ اللّهُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ اللّهُ وَاعْلَمُوا اللّهُ وَاعْلَمُ ال



### رشفة رابعة: التقوى من الشهوة حتى القصاص، وما بينهما —

ومن هنا نعلم أن تقوى الله يزداد بإقامة حد القصاص كما يزداد بممارسة الشهوة الحلال، وقد قال النبي على الله يُ أَخِرُكُمْ صَدَقَةٌ "، قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ، أَيَأْتِي الحلال، وقد قال النبي عَلَيْهِ فِيهَا أَجْرٌ؟ قَالَ: «أَرَأَيْتُمْ لَوْ وَضَعَهَا فِي حَرَامٍ أَكَانَ عَلَيْهِ فِيهَا أَحْرُ" (أَرَأَيْتُمْ لَوْ وَضَعَهَا فِي حَرَامٍ أَكَانَ عَلَيْهِ فِيهَا وَزُرٌ؟ فَكَذَلِكَ إِذَا وَضَعَهَا فِي الْحَلَالِ كَانَ لَهُ أَجْرٌ "(۱).

إذًا فإن العهد من سورة البقرة على حافظها أن يكون تقيًا في عبادة الله تعالى كلها، وليس العهد أن يكون تقيًا في فرائض الإسلام من صلاة وصيام وزكاة وحجً وعمرة وإنفاق فحسب إنما هي تقوى الله في الحياة كلها، فإن العبادات المذكورة المفروضة إن لم تُنشئ تقوى الله سبحانه ليصبح المسلم تقيًا فإنها عبادات لا ثمر لها كالشجرة اليابسة النخرة لا خير فيها.

كيف والله على قد جعل القصاص ينشئ تقوى الله تعالى في الأمة الإسلامية كما

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۱۰۰۶).

تنشئ الشهوة التقوى؛ فالجميع في تقوى الله في تنافس سواء في ذلك من أقر تشريعه وأمر به أو من قضى به، وكذا من يقيم، ومن يُقام عليه، ويشهد فيه، ومن يكون شاهدًا حاضرًا إقامة القصاص.

إن شجرة التقوى راسخة الجذور وارفة الظلال عظيمة الثمار .. تجدها أنَّى ذهبت في الحياة كما تجدها أنَّى تنقَلت في سورة البقرة.



### الارتشافُ الثاني: رشفةُ الخشوعِ في الصلاةِ (١)

لا ينبغي بل لا يمكن لحافظ سورة البقرة إلا أن يكون خاشعًا في صلاته: فإن ارتشاف الخشوع من سورة البقرة: يساوي احتمال بلل رأس من عَرَّضَ نفسه ماشيًا في العراء والسماء تهله بالغيث المغيث.. بل سورة البقرة أعظم والله وأكثر بركةً، كيف وهو ما حفظها في صدره إلا ليتهجد بها في ليله، ويتعاهدها في ليله ونهاره بين يدي ربه سبحانه، ألم يقل الله عَنْ ﴿ إِنَّ النِّينَ أُوتُوا الْعِلْمَ مِن قَبْلِمِة إِذَا يُتُلَى عَلَيْمٍ مِيَرُونَ لِلْأَذْقَانِ سَبَحَدًا الله عَنْ وَيَعْدُ رَبِنَا لَمَفْعُولًا الله وَيَخِرُونَ لِلاَّذْقَانِ يَبْكُونَ لِلاَّذْقَانِ يَبْكُونَ وَيَزِيدُهُمْ خُشُوعًا الله ويقُولُونَ سُبْحَن رَبِناً إِن كَانَ وَعَد رَبِنا لَمَفْعُولًا الله عَلَيْم مِن قَبْلِهِ إِذَا يُتُلَى عَلَيْم مِيزَدُهُمْ خُشُوعاً الله ويقولُونَ سُبْحَن رَبِناً إِن كَانَ وَعَدُ رَبِنا لَمَفْعُولًا الله عليه سبحانه راجيًا متوسِّلًا متقرِّبًا متزلِّفًا إلى ربه مباشرة بما جاء من ربه: (وما تَقرَّبَ عَبْدٌ إلى اللهِ هَا بِأَفْضَلَ ممَّا خَرَجَ مِنْهُ يعني مباشرة بما جاء من ربه: (وما تَقرَّبَ عَبْدٌ إلى اللهِ هَا بِأَفْضَلَ ممَّا خَرَجَ مِنْهُ يعني القرآن» (٢)، أي: كلامه الكريم هَا.

هكذا قال رسول الله على ومن أصدق من رسول الله على في العالمين. ألم يمرَّ علينا في سورة البقرة المباركة كيف ذمَّ الله في قومًا أعظم الذمّ، حين ذكر أن آيات الله لا تتجاوز آذانهم، فلا هم يعملون بها ولا يؤمنون، فهم يأمرون بها دون أن يعملوا هم بها ... فأنَّى لهم أن يخشعوا ﴿ وَأَقِيمُوا ٱلصَّلَاةَ وَءَاتُوا ٱلرَّكُوةَ وَٱرْكُعُوا مَعَ ٱلرَّكِينَ ﴿ اللهُ هُ أَتَأْمُ وَنَ النَّاسَ بِٱلْبِرِ وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمُ وَأَنتُمْ نَتُلُونَ ٱلْكِئنَبُ أَفلا تَعْقِلُونَ ﴿ البقرة: ٤٤ - ٤٤].

ثم ألا ترى كيف كان رسول الله عليه يستفتح قيامه بسورة البقرة خاصة، في كثير من الأحيان...؟ فما هذه الصحبة الفريدة بين رسول الله عليه وبين السورة الكبرى «سنام القرآن»؟

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني في المعجم الكبير (١٦١٤)، وضعفه الألباني.

ثم هل من صلاة خشوع أكثر من صلاةٍ في جوف الليل والنبي عَيْدٍ يقول: «أَفْضَلُ الصَّلاةِ، بَعْدَ الصَّلاةِ الْمَكْتُوبَةِ، الصَّلاةُ فِي جَوْفِ اللَّيْلِ»(١)، كيف قد غاب كل الخلق، والقلب متوحِّد بلقاء ربه سبحانه، والحافظ مكين في حفظه، ماهر في قراءته؟!

إنها الحالة الأرقى حتى بين الملائكة ... إنها الحالة التي تتمثّل بعبدٍ من عباد الله وقتها يتهجد الآن. في هذه السويعات في الأرض في مكان كذا... في ظرف كذا... في خلوة كذا فإن النبي على يقول: «الْمَاهِرُ بِالْقُرْآنِ مَعَ السَّفَرَةِ الْكِرَامِ الْبَرَرَةِ» (٢) فإن كان في صلاة وهو يظهر مهارته لربه سبحانه في حفظه وتمكنه وحسن تلاوته فإن له من المنافسة أعلاها .. وإن لم يدخل بجوار هؤلاء المنافسين الذين قال النبي على فيهم: «مَا أَذِنَ اللهُ لِشَيْءٍ مَا أَذِنَ لِنَبِي حَسَنِ الصَّوْتِ يَتَغَنَّى بِالْقُرْآنِ، يَجْهَرُ بِهِ» (٣).

وهل يُدَّخَرُ حسنُ الصوتِ لحفلات تأجير القراء للاستعراض، أو لإمامة تراويح مُسَعَّرة بتسعيرة .. ربما أفضت به لأن يكون أول من تُسَعَّر بهم الناريوم القيامة ..! هداهم الله وتاب عليهم ليتوبوا .. إنه هو التواب الرحيم. حيث يطوف فيها إمام التراويح أو القارئ على المساجد لصلاة التراويح، ويُحْجَز فيها من قبل، وتتعدد الحجوزات وهو يختار الأعلى دفعًا له وإن بَعُدَ مَنْآه!

فالخاشعون لا يشترون بآيات الله ثمنًا قليلًا أبدًا .. فأخذ هؤلاء الثمن بهذه الطريقة شهادة عليهم من الله في مُسجَّلة في كتابه العزيز ذلك أنه لا يجتمع كونهم خاشعين لله مع كونهم من الله في مُسجَّلة في كتابه العزيز ذلك أنه لا يجتمع كونهم خاشعين لله مع كونهم يشترون بآيات الله ثمنًا قليلًا، حيث يقول الله سبحانه: ﴿خَشِعِينَ لِللّهِ لَا يَشَتَرُونَ بِعَايَنِ اللّهِ ثَمَنَا قليلًا أُولَيَكَ لَهُمْ أَجَرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ أَ إِن اللّهُ سَرِيعُ اللّهِ سَرِيعُ اللهِ الله الله الله الله الله الله سبحانه: ﴿فَلا الله عمران:١٩٩] حتى وإن بكوا وعلا تباكيهم، وقال سبحانه: ﴿فَلا تَخْشُوا النّاسَ وَاخْشُونِ وَلا تَشْتَرُوا بِعَايَتِي ثَمَنًا قلِيلًا ﴾ [المائدة:٤٤]، فإن الصادقين لهم

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (١٦٦٣).

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۷۹۸).

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (٧٩٢).

همٌّ آخر، وإن القرآن هو من يعلمهم، وإنهم يرتجفون فرقًا من حق القرآن عليهم، وأنهم يخمى يخشون أن يكونوا ممن يدفع القرآن في أقفائهم إلى جهنم، وأنهم يبكون وربما يغمى على أحدهم من البكاء وشدة الخوف إذا تذكروا أو ذُكِّروا بحديث أوَّل ثلاثة تُسعَّر بهم النار يوم القيامة، وهو حديث واضح وصريح «إِنَّ أَوَّلَ النَّاسِ يُقْضَى يَوْمَ الْقِيَامَةِ عَلَيْهِ النَّارِ يوم القيامة، وهو حديث واضح وصريح «إِنَّ أَوَّلَ النَّاسِ يُقْضَى يَوْمَ الْقِيَامَةِ عَلَيْهِ النَّارِ وَرَجُلٌ اسْتُشْهِدَ، فَأَتِي بِهِ فَعَرَّفَهَا، قَالَ: فَمَا عَمِلْتَ فِيهَا؟ قَالَ: قَاتَلْتُ فِيكَ حَتَّى السُّشُهِدَ، قَالَ: كَذَبْت، وَلَكِنَّكَ قَاتَلْتَ لِأَنْ يُقَالَ: جَرِيءٌ، فَقَدْ قِيلَ، ثُمَّ أُمِرَ بِهِ فَسُحِب عَلَى وَجْهِهِ حَتَّى أُلْقِيَ فِي النَّارِ، وَرَجُلٌ تَعَلَّمَ الْعِلْمَ، وَعَلَّمَةُ وَقَرَأَ الْقُرْآنَ، فَأَيِي بِهِ فَعَرَّفَهُ الْعَرْآنَ، فَالَّيَ عَلَى الْقُرْآنَ، فَأَيِي بِهِ فَعَرَّفَهُ الْعَرْآنَ، وَرَجُلٌ تَعَلَّمُ الْعِلْمَ، وَعَلَّمَةُ وَقَرَأَ الْقُرْآنَ لِيقَالَ: هُو قَلَ الْعُرْآنَ، فَأَيْ الْقُرْآنَ لِيقَالَ: هُو قَلَ الْقُرْآنَ لِيقَالَ: هُو قَلَ أَعْرَاقَ فِيهَا إِلَا أَنْفَقْتُ فِيهَا اللَّهِ النَّارِ، وَرَجُلٌ فَعَرَفَهَا، قَالَ: فَمَا عَمِلْتَ فِيهَا؟ قَالَ: هَوَ النَّارِ، وَرَجُلٌ وَسَعَ اللهُ عَلَيْهِ، وَأَعْطَاهُ مِنْ أَصْرَابُ الْمُلْمِ لِيهُ فَعَرَفَهَا، قَالَ: فَمَا عَمِلْتَ فِيهَا؟ قَالَ: هَوَ تَعْمَهُ فَعَرَفَهَا، قَالَ: كَذَبْتَ، وَلَكِنَّكَ فَعَلْتَ لِيُقَالَ: هُو مَوْدُدُ وَيَلَ الْقَرْقِ فِي النَّارِ» (الْمَرْبِهِ فَسُحِبَ عَلَى وَجْهِهِ، ثُمَّ أُلْقِيَ فِي النَّارِ» وَرَجُلٌ وَسَعَ اللهُ عَلْتَ لِيُقَالَ: هُوَ النَّارِ الْمُنْ فَعَلْتَ لِيُقَالَ: هُوَ

عن بُريدَة بنِ الحُصَيبَ الأَسْلَمِيِّ عِيْنَ قال: كنت عند رسول الله عَيْ فسمعته يقول: "إنَّ القرآنَ يلقَى صاحبَه يومَ القيامةِ حينَ ينشقُّ عنْهُ قَبْرُهُ كالرَّجُلِ الشاحبِ، يقولُ لَهُ: هلْ تعرفُنِي؟ فيقولُ: ما أَعْرِفُكَ. فيقول له: أنا صَاحِبُكَ القرآنُ الَّذِي أظمأتُ نهارَكَ وأسهرْتُ ليْلكَ، وإِنَّ كُلَّ تَاجِرٍ مِنْ وَرَاءِ تجارَتِه، وإنك اليومَ من وراءِ كلِّ تجارةٍ، قال: فيُعطى المُلكَ بيمينه والخلدَ بشماله، ويوضعُ على رأسِه تاجَ الوقارِ، ويُكسَى والداه حُلَّتين لا يقوم لهما أهلُ الدنيا، فيقولان: بِمَ كُسِينا هذا؟ قال: فيقالُ لهذا والحمد في دَرَجِ الجنةِ وغُرَفِهَا، فهو في صعودٍ ما دامَ يقرأُ هَذًا كان أو ترتيلًا» (٢). هذا حال أناس أعطوا القرآن حقه وصبروا

(١) رواه مسلم (١٩٠٥).

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد في المسند٤ ٣٩، وابن ماجه في السنن ٣٧٨١. وحسنه الألباني في السلسلة الصحيحة ٢٨٢٩.

على الشدة، والفقر، والابتلاء، ولم يشتروا به ثمنًا قليلًا. فكيف بالذين لم يعطشوا هم في الدنيا وإنما جعلوا القرآن الذي يحملونه عطشان، وناموا ملء جفونهم واستراحوا واستراحت جنوبهم، بينما أرَّقوا القرآن وأجهدوه، حيث لم يسهروا إلا على أهوائهم، ولم يدافعوا عن القرآن كله، بل قَطَّعوه وجعلوه عضين ليَسْلموا هم!

وعن معاذ بن أنس الجهني أن رسول الله على قال: «من قرأ القرآن وعمل بما فيه؟ أُلبس والداه تاجًا يوم القيامة ضوءه أحسن من ضوء الشمس في بيوت الدنيا، لو كانت فيكم، فما ظنكم بالذي عمل بهذا؟ »(١). وإنا والله لنشفق على أصحاب لنا قد أوغلوا في هذا السبيل حتى ذهبوا في تبرير الشراء مذهبًا بعيدًا ... وذهبت عن وجوههم نضارة القرآن ونوره، ونُزع من كلمتهم التأثير، وانصرف الصادقون حتى عن الاستماع إليهم وهم مازالوا يمنُون أنفسهم بما يحفظون وإن ذهبوا عن حقه كل مذهب .. حتى أنهم أصبحوا علامة ظاهرة من علامات الساعة، وهم سادرون ولا حول ولا قوة إلا بالله.

فعن جبير بن نفير عن أبي الدرداء على قال: كنا مع رسول الله على أن فشخص ببصره إلى السماء، ثم قال: «هذا أوان يُختلس العلم من الناس حتى لا يَقْدِروا منه على شيء»، فقال زياد بن لبيد الأنصاري على شيء يختلس منا وقد قرأنا القرآن؟! فوالله؛ لَنَقْرَأَنّه وَلَنُقْرِئَنّهُ نساءنا وأبناءنا، قال: ثكلتك أمك يا زياد! إن كنت لاً عُدُّكَ من فقهاء أهل المدينة، هذه التوراة والإنجيل عند اليهود والنصارى؛ فماذا تغني عنهم؟! قال جبير: فلقيت عبادة بن الصامت، فقلت: ألا تسمع ما يقول أخوك أبو الدرداء؟ فأخبرته بالذي قال أبو الدرداء، قال: صدق أبو الدرداء، إن شئت لأُحَدِّثَنَّكَ بأول عِلْم يُرفع من الناس: الخشوع، يوشك أن تدخل مسجد الجامع؛ فلا ترى فيه رجلًا خاشعًا أن وهكذا يحقق الله على في أصحاب سورة البقرة كشف هذه الغربة.

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم في المستدرك ٢٠٤٢.

<sup>(</sup>٢) إتحاف الجماعة بما جاء في الفتن والملاحم وأشراط الساعة، حمود ابن عبد الله بن حمود بن عبد الله عبد الرحمن التويجري، (٢/ ٧٥)، رواه: الترمذي، والحاكم. وقال الترمذي: هذا حديث حسن غريب. وصححه الحاكم، ووافقه الذهبي في «تلخيصه».

وعن بشير بن أبي عمرو الْخَوْلانِيِّ: أن الوليدَ بنَ قيسٍ التُّجِيبِيَّ حَدَّثَهُ: أنه سمع أبا سعيد الخدري عِيْفُ يقول: سمعت رسول الله عَيَّاتُ يقول: «يَكُونُ خَلْفٌ مِنْ بَعْدِ سِتِّينَ سَنَةً أَضَاعُوا الصَّلَاةَ، وَاتَّبَعُوا الشَّهَوَاتِ، فَسَوْفَ يَلْقُوْنَ غَيًّا، ثُمَّ يَكُونُ خَلْفٌ يَقْرَءُونَ الثَّهُرَ أَنَ اللَّهُ اللَّهُ أَنَ اللَّهُ اللَّهُ أَن اللَّهُ أَن اللَّهُ أَن اللَّهُ أَن اللَّهُ أَن اللَّهُ أَن اللَّهُ اللَّهُ أَن اللَّهُ أَن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ أَن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ أَن اللَّهُ اللللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه

وقال أبو عبيد القاسم بن سلام: حدثنا يزيد عن شريك عن أبي اليقظان عثمان بن عمير عن زاذان أبي عمر عن عليم؛ قال: «كنا على سطح، ومعنا رجل من أصحاب النبي على في (قال يزيد: لا أعلمه إلا قال: عابس الغفاري)، فرأى الناس يخرجون في الطاعون، قال: ما هؤلاء؟ قال: يفرون من الطاعون، قال: يا طاعون خذني، فقالوا: أتتمنى الموت وقد سمعت رسول الله على يقول: «لا يَتَمَنَّينَ أحدُكم الموت»؟! فقال: إني أبادر خصالًا سمعت رسول الله على يتخوف فَهُنَّ على أمته: بيع الحكم، والاستخفاف بالدم، وقطيعة الرحم، وقوم يتخذون القرآن مزامير يقدمون أحدهم؛ ليس بأفقهم ولا أفضلهم؛ إلا ليغنيهم به غناء، وذكر خُلَّتيْنِ أخريين.

قال ابن كثير ﷺ: «وهذه طرق حسنة في باب الترهيب». انتهى (٢).

وقد رواه البخاري في «التاريخ الكبير» من حديث ليث عن عثمان عن زاذان سمع عابسًا الغفاري ويشخه قال: «سمعت النبي وقطيق يتخوفهن على أمته من بعده: إمارة السفهاء، وبيع الحكم، واستخفاف بالدم، وقطيعة الرحم، وكثرة الشُّرَطِ، ونَشُوٌ يتخذون القرآن مزامير يتغنَّون غناء؛ يُقَدِّمون الرجل ليس بأفقههم ولا بأعلمهم، لا

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق (۲/ ۱۱٦)، رواه: الإمام أحمد (۱۱۳٤٠)، وابن أبي حاتم، وابن حبان في «صحيحه»، والحاكم، والبيهقي في «شعب الإيمان»، وقال الحاكم: صحيح الإسناد ولم يخرجاه، ووافقه الذهبي في «تلخيصه».

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (٢/ ١١٧ – ١١٨).

وعن سهل بن سعد الساعدي علينا واحد علينا رسول الله على يومًا ونحن نقتري، فقال: «الحمد لله، كتاب الله واحد، وفيكم الأحمر، وفيكم الأبيض، وفيكم الأسود، اقرؤوه قبل أن يقرأه أقوام يقيمونه كما يقوم السهم؛ يتعجَّل أجره والا يتأجَّله»(٢).

وعن عمران بن حصين على أنه مَرَّ على قارئ يقرأ ثم سأل، فاسترجع ثم قال: سمعت رسول الله على يقول: «من قرأ القرآن؛ فليسأل الله به؛ فإنه سيجيء أقوام يقرؤون القرآن يسألون به الناس»(٣).

فأي مجازفة هذه حتى وإن ضعف الحديث الأول، وكل إنسان أعلم بنفسه والاحتياط للنفس في الآخرة هو المتحتِّم، وهكذا قال الله سبحانه في الأنبياء: ﴿إِنَّهُمْ كَانُوا يُسُرِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَتِ وَيَدْعُونَكَا رَغَبًا وَرَهَبًا وَكَانُوا لَنَا خَسْعِينَ الْأَنبياء: ٩٠].

[الأنبياء: ٩٠].



<sup>(</sup>١) المصدر السابق (٢/ ١١٨).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (٢/ ١٢٢)، رواه أبو داود وإسناده حسن.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (٢/ ١٢٤)، رواه الإمام أحمد، والترمذي، وقال: هذا حديث حسن.

# رشفة أولى: العينُ الساقيةُ للخشوع، ﴿ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةُ إِلَّا عَلَى الْخَشِعِينَ ﴿ البقرة: ٤٥]

أيها الحافظ: لعلك تسأل بعد هذا وأين العين التي ارتشفت منها في سورة البقرة سر الخشوع؟

والجواب: كل آية من آياتها الكريمة فيها سر خشوع يحرك جمود القلوب ويفجّر أحجار جبالها أنهارًا تتفجّر، أو يشقّقها ويشقّق طبقاتها حتى يخرج منه الماء، بل إن كان حجرًا أصم جافًا في رؤوس الجبال هبط من خشية الله من عليائه، وإنها والله لحق، والله سبحانه يثير غيرة الإنسان أن يخشع فكيف بأهل القرآن؟! فقال سبحانه في سورة البقرة نفسها: ﴿ ثُمّ قَسَتُ قُلُوبُكُم مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ فَهِى كَالْخِجارَةِ أَوْ أَشَدُ قَسُوةً وَإِنّ مِنَ الْخِجارَةِ اللهُ وَلَى مَنْ الْخِجارَةِ اللهُ المَا يَهْبِطُ مِنْ خَشْيَةِ اللهِ وَمَا اللهُ يَعْنِفِلٍ عَمّا تَعْمَلُونَ ﴿ وَإِنّ مِنْهَا لَمَا يَشَعُ اللهُ اللهُ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمَا تَعْمَلُونَ ﴿ وَإِنّ مِنْهَا لَمَا يَشَعُونُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَمَا تَعْمَلُونَ اللهُ ا

هذا دواء الله الله الناس قلوبًا... فكيف لا يكون دواءً لأرحم الأمم قلوبًا وألين الناس أفئدة وأكثرهم تواضعًا وألفة... وأرحم أهل الأرض بكل من في الأرض؟!

ثم إن الله على ذكر أن الصلاة كبيرة وثقيلة على قلوب الناس عامة، ولا تكون خفيفة ومُخَفِّفة وراحة ومريحة إلا على الخاشعين في صلاتهم... وهل تكون الصلاة إلا بالقرآن.. وهل من شاهد على أن الصلاة خفيفة ومريحة أكبر من القيام بالسورة الأكبر في القرآن كاملة في ركعة واحدة أو مجزأة على ركعات في ليلة أو حتى على للال...؟!

وليس تطويل الصلاة غاية... بل الخشوع والقنوت هو الأساس، ألم تقل أم المؤمنين عائشة عن صلاته على وكعتي سنة الصبح: كَانَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ يُصَلِّي رَكْعَتَي الْمؤمنين عائشة عن صلاته عَلَيْ وكعتي سنة الصبح: كَانَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ يُصَلِّي رَكْعَتَي الْفُجْرِ فَيُخَفِّفُ، حَتَّى إِنِّي أَقُولُ: هَلْ قَرَأَ فِيهِمَا بِأُمِّ الْقُرْآنِ؟ (١). فلا يعوقنك الشيطان عن الاستمرار بدعوى أنك إما أن تطيل وإلا فلا! فتقطع، وتمل والله لا يمل حتى يمل العبد.

فالجامع بين الاثنين هو حضور القلب وخشوعه وربنا سبحانه يقول: ﴿ قَدْ أَفَلَحَ الْمُؤْمِنُونَ اللَّهِ اللَّهِ الْمُؤْمِنُونَ اللَّهِ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا حَفَظناه في سورة البقرة قوله سبحانه: ﴿ حَنفِظُواْ عَلَى الصَّكَوَتِ وَالصَّكَوَةِ الْوُسْطَىٰ وَقُومُواْ لِلَّهِ قَانِتِينَ سورة البقرة قوله سبحانه: ﴿ حَنفِظُواْ عَلَى الصَّكَوَتِ وَالصَّكَوَةِ الْوُسْطَىٰ وَقُومُواْ لِلَّهِ قَانِتِينَ السَّهِ فَإِنْ خِفْتُمْ فَرَجَالًا أَوْ رُكْبَانًا فَإِذَا آمِنتُمْ فَاذَكُرُواْ اللَّهَ كَمَا عَلَمَكُم مَا لَمْ تَكُونُواْ تَعْلَمُونَ اللَّهَ كَمَا عَلَمَكُم مَا لَمْ تَكُونُواْ تَعْلَمُونَ اللَّهَ كَمَا عَلَمَكُم مَا لَمْ تَكُونُواْ اللَّهُ لَكُمْ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى السَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّه

سبحان الله؛ ماذا يصنع كلام الله في القلب ليلًا، وربنا ينبّهنا لهذه الحقيقة العميقة فيقول سبحانه: ﴿ يَا يُّمَ اللَّهُ وَ اللّهِ اللهِ اللهُ الل

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (١١٧١)، ومسلم (٧٢٤)، واللفظ له.

عَلَى فِيهِ فَمَا يَخْرُجُ مِنْ فِيهِ شَيْءٌ مِنَ الْقُرْآنِ، إِلَّا صَارَ فِي جَوْفِ الْمَلَكِ، فَطَهِّرُوا أَفُواهَكُمْ لِلْقُرْآنِ»(۱)، ومع هذا فلسورة البقرة وضعية خاصة بالليل، فَعَنْ أُسَيْدِ بْنِ حُضَيْرٍ، قَالَ: بَيْنَمَا هُوَ يَقْرَأُ مِنَ اللَّيْلِ سُورَةَ البَقَرَةِ، وَفَرَسُهُ مَرْبُوطَةٌ عِنْدَهُ، إِذْ جَالَتِ الفَرَسُ فَسَكَتَ وَسَكَتَتِ الفَرَسُ، ثُمَّ قَرَأُ فَجَالَتِ الفَرَسُ، فَسَكَتَ وَسَكَتَتِ الفَرَسُ، ثُمَّ قَرَأُ فَجَالَتِ الفَرَسُ، فَسَكَتَ وَسَكَتَتِ الفَرَسُ، ثُمَّ قَرَأُ فَجَالَتِ الفَرَسُ فَانْصَرَفَ، وَكَانَ ابْنَهُ يَحْيَى قَرِيبًا مِنْهَا، فَأَشْفَقَ أَنْ تُصِيبَهُ فَلَمَّا اجْتَرَهُ رَفَعَ وَلِيبًا مِنْهَا، فَأَشْفَقَ أَنْ تُصِيبَهُ فَلَمَّا اجْتَرَهُ رَفَعَ رَأُسِهُ إِلَى السَّمَاءِ، حَتَّى مَا يَرَاهَا، فَلَمَّا أَصْبَحَ حَدَّثَ النَّبِيَ عَيْقِي فَقَالَ: «اقْرَأُ يَا ابْنَ حُضَيْرٍ»، قَالَ: فَأَشْفَقْتُ يَا رَسُولَ اللهِ أَنْ تَطَأَيكُوهِ فَقَالَ: «أَوْرُ يَا ابْنَ حُضَيْرٍ»، قَالَ: هَوَلَا فَلُقْتُ يَا رَسُولَ اللهِ أَنْ تَطَأَيكُوهِ فَقَالَ: لاَ قَرَامُ فَي فَوَانَ مِنْهَا قَرِيبًا، المَكَايِحِ، فَخَرَجَتْ حَتَّى لاَ أَرَاهَا، قَالَ: «وَتَدْرِي مَا ذَاكَ؟»، قَالَ: لاَ، قَالَ: لاَ، قَالَ: هَوَيْهَا أَمْثَالُ المَصَابِيحِ، فَخَرَجَتْ حَتَّى لاَ أَرَاهَا، قَالَ: «وَتَدْرِي مَا ذَاكَ؟»، قَالَ: لاَ، قَالَ: لاَ، قَالَ: «تَلُكُ وَنَوْ قَرَأْتَ لأَصْبَحَتْ يَنْظُرُ النَّاسُ إِلَيْهَا، لاَ تَتَوَارَى مِنْهُمْ "".

وَعَنْ جَرِيرِ بْنِ زَيْدٍ أَنَّ أَشْيَاخَ أَهْلِ الْمَدِينَةِ حَدَّثُوهُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قِيلَ لَهُ: أَلَمْ تَرَ لَ اللهِ ﷺ قِيلَ لَهُ: أَلَمْ تَرَ لَ دَارُهُ الْبَارِحَةَ تُزْهِرُ مَصَابِيحَ؟ قَالَ: «فَلَعَلَّهُ قَرَأَ بِسُورَةِ الْبَقَرَةِ»، قَالَ: فَسُئِلَ ثَابِتٌ، فَقَالَ: قَرَأْتُ سُورَةَ الْبَقَرَةِ (٣).

والمعادلة كاملة المقدمات والنتائج، فالصلاة كبيرة أو ثقيلة على جميع الناس وعلى جميع الناس وعلى جميع المصلين... باستثناء الخاشعين من المصلين.. ولا يمكن لهؤلاء أن يكونوا خاشعين في صلاتهم مالم يكونوا مستحضرين لقاء ربهم كلي... فالرجوع إلى

<sup>(</sup>١) أخرجه البزار في مسنده (٢/ ٢١٤) حديث رقم (٢٠٣)، وقال الألباني: حسن صحيح.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (١٨ ٥٠)، ومسلم (٧٩٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو عبيد في فضائل القرآن، ص (٢٧)، وقال ابن كثير في تفسيره بعد ذكر الحديث: هذا إسناد جيد إلا أن فيه إبهامًا وهو مرسل.

فلا يذهبن بك الاستغراق في عظمة ذلك اليوم عن عظمة الله سبحانه الذي تقف الآن بين يديه في هذه الليلة أو هذا اليوم من أيام حياتك؛ هنا يظهر الإيمان بالغيب ودرجته، بل هنا يظهر أثر كلام الله وتنزله ليلًا على هذا القائم أو ذاك .. والله على كل شيء شهيد ﴿ وَمَا تَكُونُ فِي شَأْنِ وَمَا نَتُوا مِنْ عَمَلٍ إِلّا كُنّا عَلَيْكُونُ شُهُودًا إِذْ تُغِيضُونَ فِيهِ وَمَا يَكُونُ عَن رَبِّكَ مِن مِّثْقَالِ ذَرَّةٍ فِي الْأَرْضِ وَلا فِي السَّمَاءِ وَلا أَصْعَرَ مِن ذَلِك وَلا الله وَلا فِي السَّمَاءِ وَلا أَصْعَرَ مِن ذَلِك وَلا آ

أَكُبرَ إِلَّا فِي كِننَبٍ مُّبِينٍ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ الل

فإذا كان لقاء الله سبحانه إذا استحضره المؤمن أثناء جِماعِهِ أهله فيثمر التقوى ويزيدها .. فكيف لا يكون كذلك وأضعاف ذلك وهو في الصلاة ﴿ الَّذِينَ يَظُنُّونَ أَنَّهُم مَلَقُوا رَبِّهِمْ وَأَنَّهُمْ إِلَيْهِ رَجِعُونَ ﴿ البقرة: ٤٦]، وأجواء الصلاة كلها مقرّبة للقاء الله من كل جهاته.

وبهذا نعلم أن حفظك سورة البقرة إنما هو إنشاء لعلاقة جديدة مع رب العالمين، وأنها علاقة يجتمع فيها القلب الواعي، والصدر الحافظ، والبدن الطائع، «أفلا أكون عبدًا شكورًا»(١).

وأنه كما يزداد الحفظ بالتكرار تمكناً، ويزداد البدن تذللاً وطاعة وطواعية ومسارعة وتحملاً، فإن القلب يزداد خشوعاً وخشية، ويزداد فقها وقربًا واقترابًا ثم يزداد سكينة وراحة، ويزداد تلذُّذًا وتشرُّبًا، ويزداد تشوُّقًا للقاء جديد، كما يزداد اشتياقًا للقاء ربه والنظر لوجهه الكريم ﴿ وَلَمَّا جَاءَ مُوسَىٰ لِمِيقَنِنا وَكُلَّمَهُ، رَبُّهُ، قَالَ رَبِّ أَرِنِ أَنظُر إِلَيْكَ قَالَ لَن تَرَنِي وَلَكِن ٱنظُر إِلَى ٱلْجَبَلِ فَإِن ٱسْتَقرَّمَكَ انهُ، فَسَوْفَ تَرَنِيْ فَلَمَّا تَجَلَّى رَبُّهُ، لِلْجَبَلِ أَنظُر إِلْيَكَ قَالَ لَن تَرَنِي وَلَكِن ٱنظُر إِلَى ٱلْجَبَلِ فَإِن ٱسْتَقرَّمَكَ انهُ، فَسَوْفَ تَرَنِيْ فَلَمَّا تَجَلَقُ مِنِينَ اللهُ عَرَّمُوسَىٰ صَعِقًا فَلَمَّا أَفَاقَ قَالَ شُبْحَننَك ثَبْتُ إِلْيَكَ وَأَنا أُولُ ٱلْمُؤْمِنِينَ اللهُ عَرَّهُ عينه في الصلاة عَلَيْ: «اللَّهُمَّ بِعِلْمِكَ الْغَيْب، [الأعراف:١٤٣] ومن دعاء من جعل الله قرَّة عينه في الصلاة عَلَيْ: «اللَّهُمَّ بِعِلْمِكَ الْغَيْب،

<sup>(</sup>١) جزء من حديث أخرجه البخاري (١١٣٠)، ومسلم (٢٨١٩).

وَقُدْرَتِكَ عَلَى الْخَلْقِ، أَحْيِنِي مَا عَلِمْتَ الْحَيَاةَ خَيْرًا لِي، وَتَوَفَّنِي إِذَا عَلِمْتَ الْوَفَاةَ خَيْرًا لِي، اللَّهُمَّ وَأَسْأَلُكَ خَشْيَتَكَ فِي الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ، وَأَسْأَلُكَ كَلِمَةَ الْحَقِّ فِي الرِّضَا وَالْغَضِبِ، وَأَسْأَلُكَ نَعِيمًا لَا يَنْفَدُ، وَأَسْأَلُكَ قُرَّةَ عَيْنٍ وَالْغَضَبِ، وَأَسْأَلُكَ الْقَصْدَ فِي الْفَقْرِ وَالْغِنَى، وَأَسْأَلُكَ نَعِيمًا لَا يَنْفَدُ، وَأَسْأَلُكَ قُرَّةَ عَيْنٍ لَا تَنْقَطِعُ، وَأَسْأَلُكَ الرِّضَاءَ بَعْدَ الْقَضَاءِ، وَأَسْأَلُكَ بَرْدَ الْعَيْشِ بَعْدَ الْمَوْتِ، وَأَسْأَلُكَ لَلْ تَنْقَطِعُ، وَأَسْأَلُكَ الرِّضَاءَ بَعْدَ الْقَضَاءِ، وَأَسْأَلُكَ بَرْدَ الْعَيْشِ بَعْدَ الْمَوْتِ، وَأَسْأَلُكَ لَكَ بَرْدَ الْعَيْشِ بَعْدَ الْمَوْتِ، وَأَسْأَلُكَ لَكَ لَلْكَ فَي غَيْرِ ضَرَّاءَ مُضِرَّةٍ، وَلَا فِتْنَةٍ مُضِلَّةٍ، اللَّهُمَّ لَذَةَ النَّظَرِ إِلَى وَجْهِكَ، وَالشَّوْقَ إِلَى لِقَائِكَ فِي غَيْرِ ضَرَّاءَ مُضِرَّةٍ، وَلَا فِتْنَةٍ مُضِلَّةٍ، اللَّهُمَّ رَبِينَةِ الْإِيمَانِ، وَاجْعَلْنَا هُدَاةً مُهْتَذِينَ» (١)، وهكذا على مدى الأيام والأعمار، وبحور سورة البقرة تفيض.

ثم إنه إذا خَفَّ قيام الليل بسورة البقرة وخَفَّت صلاة النهار بها بعدما كانت كبيرة فكيف لا تخف صلاة السنن الراتبة... بل كيف يمكن أن يفوِّت الحافظ اثنتي عشرة ركعة وهي الأقساط اليومية لبيتٍ عند الله لا يعلم عظمته إلا الله رب العالمين جعله الله لمن يحافظ عليها كل يوم...

وكيف تثقل صلاة الضحى على صاحب سورة البقرة... كيف لا وأقلها ركعتين خفيفتين وأكثرها ثمان؟ وهذا بعض بركة سورة البقرة.. ألم يقل النبي ﷺ: «اقْرَوُوا سُورَةَ الْبُقَرَةِ، فَإِنَّ أَخْذَهَا بَرَكَةٌ» (٢)، وهكذا تغيَّر العبد ﴿إِنَ ٱللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بِأَنفُسِهِم ﴾ [الرعد: ١١]، وهكذا تصنع الحياة.

هكذا يكون العبد مِنْ بَعْدِ حفظ سورة البقرة كأنه غير ذلك العبد من قبل حفظها... هكذا أصبح عمله ديمة... وصلاته ديمة.

هكذا يصبح مفتاحًا للخير مغلاقًا للشر .. باسطًا يده بالخير قانتًا لله رب العالمين.. له سمْته، وعليه تواضعه وخُلُقه، وهكذا تشهد ملائكة السماء كل وقت آناء الليل والنهار صعودَ عمل صالح منه إلى ربه ﴿إِلَيْهِ يَصَعَدُ ٱلْكَامُ ٱلطَّيِّبُ وَٱلْعَمَلُ ٱلصَّلِحُ يَرِّفَعُهُۥ ﴾ [فاطر:١٠]، وأي كلم طيب أطيب من كلام الله تعالى، وأي عمل صالح أفضل من الصلاة؟!

<sup>(</sup>١) أخرجه النسائي (١٣٠٥)، وصححه الألباني.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم (٨٠٤).



وهكذا يصبح هذا الطارق أبواب السماء معروفًا عند أهل السماوات وهم له شهود عند الله في في الدنيا والآخرة، وكل هذا التغيير من بركة سورة البقرة التي باشرت قلبه، وبعثت هِمَّته، وثوّرت عمله، وبسطت يده، وألانت خلقه.. ألم يقل النبي عَلَيْ: «فَإِنَّ أَخْذَهَا بَرَكَةٌ».



### رشفةٌ ثانيةٌ: ما علاقةُ الرشفةِ بالخشوعِ؟

والجواب: لا علاقة إلا بالخشوع .. فالصلاة بغير خشوع كالنهر الذي غار ماؤه كليًّا أو جَفَّ جفافًا تامًا، فمن أين يرتشف العطشي ... أم أنهم يرتشفون طينًا؟!

فبقدر ما يكون الخشوع عظيمًا بقدر ما يكون الارتشاف كثيرًا ومثمرًا بإذن الله تعالى. وأنت في صلاتك تقرأ آيات الله في وكلماته والله ينزل عليك ما يشاء من الخشوع ومعه المعاني التي تغذّي إيمانك، وتغيّر حياتك، وتثري عقلك بالخيرات، وتبني يقينك بناء، وتزيد إحسانك فتعبد الله كأنك تراه فإن لم تكن تراه فإنه يراك. هذه هي الرشفات بل هذه ثمراتها. فهذه المشاعر التي تتنزّل عليك في الصلاة، أو تثور في صدرك وأنت تقرأ القرآن خارج الصلاة، هي المصدر الذي ترتشف منه، وأحيانًا تسبقها الرشفة بفضل الله إذ تكون مادة الارتشاف هي سبب الخشوع والله سبحانه هو من يحكمها ويدبرها ويقدّرها ويتولّاها ويتولّى قلوب عباده الصالحين، وصدق رسول الله عليه إذ قال: «إنَّ القُلُوبَ بَيْنَ أُصْبُعَيْنِ مِنْ أَصَابِع اللهِ يُقَلِّبُهَا كَيْفَ يَشَاءُ» (۱).

نعم احرص على قراءة البقرة كاملة .. واحرص على قراءة وردك من القرآن كاملًا ... ولكن إذا ما تفجَّرت عين الخشوع عندك من آية من آيات الله فاستجب وتجاوب وعش ما أنت فيه، فإن ما قمت لأجله قد جاءك باكرًا أو آخرًا ... فخذ نصيبك مستبشرًا وواصل الاغتراف مركزًا مكررًا، وأكمل وردك بعد ذلك حسب ما وضعت لنفسك .. سواءٌ من ليل أو نهار.

أرأيت ما مرَّ عليك في صلاتك عن حالات تطفح على ظاهر رسول الله على من رعدة أو رعشة، أو بكاء، أو صوت من التسبيح، والاستغفار، والاستعادة والدعاء

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي (٢١٤٠)، وصححه الألباني.

وهو يقرأ القرآن، أو أزيز يخرج من صدره كأزيز المرجل، فهذا هو المطلوب، بل بعض هذا هو المطلوب، بل بعض هذا هو المطلوب .. وهو المَعينُ الثرُّ (١) للخشوع، وهو النهر الفرات الرقراق للارتشاف .. ومثل هذا هو الارتشاف الحق بالنسبة لنا.

أتدري أن هذا الارتشاف إلى الخشوع هو بالنسبة للعباد المؤمنين مثل الوحي بالنسبة للأنبياء عليه الارتشاف إلى الخشوع هو بالنسبة للأنبياء عليه لا ينزل بالوحي بالنسبة للأنبياء عليه المؤمنين من خيرٍ فهو من رسالة أو نبو الاعلى الرسول أو النبي، لكن ما ينزله على المؤمنين من خيرٍ فهو من الخير الذي أوحاه لنبيهم الله ولا علاقة له بوحي الرسالة.

ولا أحد يملك أن يحدَّ لله حدًّا فالله يفعل ما يشاء والله يصطفي من يشاء ويختار والله يوحي بما يشاء لمن يشاء من عباده كيفما يشاء، وقد قال الله على: ﴿ وَأَوْحَيْنَا إِلَىٰٓ أُمِّر مُوسَى أَنْ أَرْضِعِيةٍ فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فَلَ أَلْقِيهِ فِي ٱلْيَمِّ وَلَا تَحَافِ وَلَا تَحَرَّفِ إِنَّا رَادُوهُ إِلَيْكِ وَجَاعِلُوهُ مِن مُوسَى أَنْ أَرْضِعِيةٍ فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فَا أَلْقِيهِ فِي ٱلْيَمِّ وَلَا تَحَافِ وَلَا تَحَرَّفِ إِنَّا رَادُوهُ إِلَيْكِ وَجَاعِلُوهُ مِن الْمُرْسَلِين الله الله الله على ا

وقال سبحانه في سورة الشورى بشكل واضح ومطلق وصريح والله يفعل ما يشاء ويختار، فقال سبحانه: ﴿ ﴿ وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَن يُكَلِّمَهُ ٱللهُ إِلَا وَحُيًّا أَوَّ مِن وَرَآيِ جَابٍ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولًا فَيُوحِى بِإِذْنِهِ، مَا يَشَآءُ ۚ إِنَّهُ، عَلِيُّ حَكِيمُ ﴿ وَمَمَا يَعْرِشُونَ ﴿ الشورى: ١٥]، وقال سبحانه: ﴿ وَأَوْحَىٰ رَبُّكَ إِلَى ٱلغَيْلِ أَنِ ٱتَّغِذِى مِنَ لِلْجَالِ بُيُوتًا وَمِنَ ٱلشَّجَرِ وَمِمَّا يَعْرِشُونَ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ وَاللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

ولا يقولَنَّ أحد: إن وحي النحل هو ما ألقاه في الفطرة .. فهذا معروف ومُسَلَّم به، لكن الله سمَّاه وحيًا، ثم كيف يستكثر أن يوحي الله سبحانه في الصلاة بمعنى يلهم عبده من فيوض العلم والنور والهدى .. ما يناسب المقام ويناسب النجوى ... وكل ذلك في الأساس من أثر كلامه العظيم، ومن سبْق فضله العظيم سبحانه.

حين تَعْلَم يا حافظ سورة البقرة أن القيام بغير خشوع وارتشافٍ إنما هو قسوة وجفاف يعزّ عليك حالك، وتضيق عليك نفسك والأرض بما رحبت، ولا تطيق العيش في هذا الضيق .. فلا حول ولا قوة إلا بالله، وهنا تلجأ إلى الله على اللجوء الحق

<sup>(</sup>١) ثرٌّ: كثير الماء. لسان العرب.

.. لجوء الصدق فيكون الفرج، ويكون هذا مفتاح الأبواب إذا أقفلت دون قلبك فاحفظه بل لا تدعه يغلق أبدًا.

ولنعلم أن الحفظة متساوون ربما في الحفظ ومتساوون في القيام ... وإلا كيف تنزَّلت مواكب الملائكة على أسيد بن حضير وهو يقوم الليل بسورة البقرة.

ولولا ارتشاف القلب والروح لما توقُّف الصحابي عند ﴿ قُلْ هُوَ ٱللَّهُ أَحَـٰدُ ۞ ٱللَّهُ ٱلصَّكَ اللَّهُ كُمْ كَالَّهُ وَكُمْ يُوكُدُ اللَّ وَكُمْ يَكُن لَّهُ كُفُواً أَحَدُ اللَّهُ [الإخلاص:١-٤] ليلة كاملة يردِّدها .. ألم يكن يحفظ غيرها؟! ولولا أن روحه قد أحبت وهامت في سورة الإخلاص لما توقفت هنا .. ولما فتح الله له فيها من العيون .. ولما ارتشفت فتلذُّذت وذاق قلبها حلاوة فيها أذهلته عن كل حلاوة، ولهذا أعطاها الله علَّه عطاءً لا يتصوَّره بشر .. وأول ذاك العطاء هذا الارتشاف من هذه العين العذبة الساقية وهذا البحر الفرات ذي الأوساع والأعماق اللامتناهية، وبهذا الارتشاف تكوَّنت علاقات مع سور القرآن الكريم، ولولا تلك العلاقة ما استجاب الصحابة تلك الاستجابة الهائلة حين نودوا في وادي حنين بسورة البقرة، ولأجل هذه العلاقة مع سورة الإخلاص كان ما رواه أبو أمامةً الباهليُّ ﴿ لِللَّهِ عَلَيْكُ ، قال: أَتِي رَسُولَ اللَّهَ ﷺ جَبِرِيلُ النَّكِيِّ وَهُو بِتَبُوكُ، فقال: يا محمدُ اشهدْ جنازةَ معاويةَ بنِ معاويةَ المزنيِّ، قال: فخرجَ رسولُ اللهِ ﷺ ونزلَ جبرائيلُ في سبعين ألفًا من الملائكة فوضع جناحَه الأيمنَ على رؤوسِ الجبالِ فتواضعتْ، ووضعَ جناحَهُ الأيسرَ على الأرضينَ فتواضعتْ حتى نظرَ إلى مكةَ والمدينة، فصلى عليه رسولُ الله ﷺ وجبرائيلُ والملائكةُ السَّلْمُ فلما فَرَغَ قال: «يا جبريلُ بمَ بلغَ معاويةُ هذه المنزلة؟» قال: بقراءة ﴿ قُلْهُو اللَّهُ أَحَـدُ ﴾ قائمًا وقاعدًا وراكبًا وماشيًا (١).

وعن أنس بن مالك ﴿ يُلْتُ عَالَ: نَزَلَ جِبْرِيلُ ﷺ عَلَى النَّبِيِّ ﷺ، فَقَالَ: يَا مُحَمَّدُ

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام الذهبي في ميزان الاعتدال (٤/ ٢٧٨)، وقال الحافظ ابن حجر في لسان الميزان في ترجمة محبوب بن هلال (٥/ ١٨) بعد أن ذكر هذا الحديث: وحديثه علم من أعلام النبوة وله طرق يقوى بعضها ببعض، والحديث إسناده حسن.

مَاتَ مُعَاوِيَةُ بْنُ مُعَاوِيَةَ الْمُزَنِيُّ، أَتُحِبُّ أَنْ تُصَلِّيَ عَلَيْهِ؟ قَالَ: «نَعَمْ»، فَضَرَبَ بِجَنَاحَيْهِ فَلَمْ تَبْقَ شَجَرَةٌ، وَلَا أَكَمَةٌ إِلَّا تَضَعْضَعَتْ، وَرَفَعَ لَهُ سَرِيرَهُ حَتَّى نَظَرَ إِلَيْهِ، فَصَلَّى عَلَيْهِ فَلَمْ تَبْقَ شَجَرَةٌ، وَلَا أَكَمَةٌ إِلَّا تَضَعْضَعَتْ، وَرَفَعَ لَهُ سَرِيرَهُ حَتَّى نَظَرَ إِلَيْهِ، فَصَلَّى عَلَيْهِ وَخَلْفَهُ صَفَّانِ مِنَ الْمَلَائِكَةِ فِي كُلِّ صَفِّ سَبْعُونَ أَلْفًا، فَقَالَ النَّبِيُّ عَلِيْهِ لِجِبْرِيلَ: «يَا وَخَلْفَهُ صَفَّانِ مِنَ اللهِ؟» ، قَالَ: بِحُبِّهِ ﴿ قُلُ هُو اللهُ أَحَدُ كُ ، وَقِرَاءَتِهِ إِيَّاهَا جَائِيًا وَذَاهِبًا وَقَائِمًا وَقَاعِدًا وَعَلَى كُلِّ حَالٍ (١).

عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ هِيْكُ كَانَ رَجُلٌ مِنَ الأَنْصَارِ يَوُمُّهُمْ فِي مَسْجِدِ قُبَاءٍ، وَكَانَ كُلَّمَا افْتَتَحَ سُورَةً يَقْرَأُ بِهَا لَهُمْ فِي الصَّلاَةِ مِمَّا يَقْرَأُ بِهِ افْتَتَحَ: بِقُلْ هُو اللهُ أَحَدٌ حَتَّى يَفْرُغَ مِنْهَا، ثُمَّ يَقْرَأُ سُورَةً أُخْرَى مَعَهَا، وَكَانَ يَصْنَعُ ذَلِكَ فِي كُلِّ رَكْعَةٍ، فَكَلَّمَهُ أَصْحَابُهُ، فَقَالُوا: إِنَّكَ تَفْتِحُ بِهَذِهِ السُّورَةِ، ثُمَّ لاَ تَرَى أَنَّهَا تُجْزِئُكَ حَتَّى تَقْرَأُ بِأُخْرَى، فَإِمَّا تَقْرَأُ بِهَا وَإِمَّا أَنْ تَدَعَهَا، وَتَقْرَأُ بِأُخْرَى فَقَالَ: مَا أَنَا بِتَارِكِهَا، إِنْ أَحْبَرُهُ أَنْ أَوْمَكُمْ بِذَلِكَ فِعَلْتُ، وَإِنْ كَرِهْتُمْ تَرَكْتُكُمْ، وَكَانُوا يَرَوْنَ أَنَّهُ مِنْ أَفْضَلِهِمْ، وَكَرِهُوا أَنْ يَؤُمَّهُمْ غَيْرُهُ، فَعَلَى النَّي يُعَيِّقً أَخْبَرُوهُ الخَبَرَ، فَقَالَ: "يَا فُلاَنُ، مَا يَمْنَعُكَ أَنْ تَفْعَلَ مَا يَأْمُرُك بِهِ فَلَانً اللهُ مُ النَّي يُ عَلَيْكُ أَنْ تَفْعَلَ مَا يَأْمُرُك بِهِ فَلَانً اللهُ مُ النَّي يُ عَيِي اللهُ عَلَى لُزُومٍ هَذِهِ السُّورَةِ فِي كُلِّ رَكْعَةٍ"، فَقَالَ: إِنِّ عَرَهُمُ الْعُهُمْ فَقَالَ: إِنَّا فُلاَنُ، مَا يَمْنَعُكَ أَنْ تَفْعَلَ مَا يَأْمُرُك بِهِ أَصُلُهُمْ وَمَا يَحْمِلُك عَلَى لُزُومٍ هَذِهِ السُّورَةِ فِي كُلِّ رَكْعَةٍ"، فَقَالَ: إِنِي أُحِبُهَا، فَقَالَ: إِنَّاهُ مُ النَّي عُمَالَ الجَنَّة اللهُ الْعُنُ مَا يَمْنَعُكَ أَنْ تَفْعَلَ مَا يَخْمُلُك عَلَى لُوهُ إِلَّكُ وَلَا السُّورَةِ فِي كُلِّ رَكْعَةٍ"، فَقَالَ: إِنِّي أُحِبُهُا، فَقَالَ: إِنَّاهَا أَذْخُلَكَ الجَنَّةَ"

ولنعلم أن ما من سورة لها فضيلة مخصوصة إلا كان لها من المؤمنين من رغب فيها أكثر، وعمل لها برنامجًا مخصوصًا في حياته وأقام معها علاقة مخصوصة، وهذا أثر طبيعي تجاوبًا مع الفضيلة التي ذُكرت لها؛ وإلا فَلِمَ ذكر النبي عَلَيْ لهذه السورة أو تلك خصوصية، وكم لسور القرآن العظيم من خصائص؟!

ينزل الله الخشوع من عنده على من يشاء ممن استحق ذلك من العباد، كما ينزل السكينة وينزل الطمأنينة على المؤمنين مع نبيهم وبعده.

وينزل الله على رسوله ﷺ وهو يصلي ويقرأ كلامه العظيم، ما يهتزُّ له كيان

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في المعجم الكبير (١٩/٤٢٨)، رقم (١٠٤٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (١/٥٥١).

رسول الله على كما ارتعدت فرائصه يوم أن جاءه الوحي أول مرة وينزل عليه ما يشاء إذ هو في صلاته فالصلاة ميدان آخر غير وحي الرسالة أو الوحي بنزول القرآن، بل هي صعود القرآن الآن من العبد إلى صاحب الكلام .. وهذا ما يشترك فيه عامّة العباد .. وهذا ما يفترق فيه عبد عن عبد ويتفاوتون .. وهذا ما يفارق بين الناس بالعطاء النازل عليهم من رب العالمين نورًا ﴿وَاللّهُ يُرْزُقُ مَن يَشَآءُ بِغَيْرِحِسَابِ اللهِ [البقرة: ٢١٢].

ولقد أَخذَ الخشوعُ يومًا رسولَ اللهِ ﷺ حتى انتهت قراءته القرآن عند آية معينة لم يستطع أن يتجاوزها .. بل انقطع عن سواها .. وأخذ يهتف ذاكرًا أمته وخصوصًا ممن يأتي بعده.

ولما كان الأمر عند رسول الله على المنتهى من الاهتمام، وبلغ به الأمر أن يدعو به الله الله عند رسول الله عليه، وأخذه الأمر حتى استغرق كل صلاته .. وحالة لا نعلمها منه على ومن قلبه وتفكيره فقد جاءه الجواب قبل أن يطلع عليه الفجر.

عن جَسْرَةَ بِنْتِ دَجَاجَةَ، قَالَتْ: خَرَجْنَا عُمَّارًا فَوَرَدْنَا الرِّبْذَةَ فَأَتَيْنَا أَبَا ذَرِّ، فَقَالَ أَبُو ذَرِّ هِيْنَ : صَلَّى بِنَا رَسُولُ اللهِ عَنْ ذَاتَ لَيْلَةٍ الْعِشَاءَ، ثُمَّ رَجَعَ إِلَى أَهْلِهِ، فَلَمَّا تَكَفَّأَتْ عَنْهُ الْعُيُونُ رَجَعَ إِلَى مَقَامِهِ فَجِئْتُ فَقُمْتُ خَلْفَهُ قَبْلَ أَنْ يَرْكَعَ، فَأَوْمَا إِلَيْ بِيدِهِ فَقَامَ عَنْ عَنْ يَوِينِهِ، ثُمَّ جَاءَ عَبْدُ اللهِ بْنُ مَسْعُودٍ هِيْنَ فَقَامَ خَلْفَنَا فَأَوْمَا إِلَيْهِ بِيدِهِ فَقَامَ عَنْ يَوْمِينِهِ، ثُمَّ جَاءَ عَبْدُ اللهِ بَنُ مَسْعُودٍ هِيْنَ فَقَامَ خَلْفَنَا فَأَوْمَا إِلَيْهِ بِيدِهِ فَقَامَ عَنْ يَوْمِينِهِ، ثُمَّ مَا وَيَرْكَعُ بِهَا وَيَرْكَعُ بَهُمْ عِبَادُكُ وَإِن تَغْفِرُ لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَرِيزُ ٱللّهِ عَنْ ذَلِكَ، فَقَامَ رَسُولُ اللهِ عَنْ ذَلِكَ، فَقَالَ عَبْدُ اللهِ بِي مَسْعُودٍ هِيْنَكَ أَنتَ ٱلْعَرِيزُ ٱللّهِ عَلَيْكَ أَلَتَ ٱللهُ عَلْكَ اللهُ عَلْكَ اللهُ عَنْ ذَلِكَ، فَقَالَ عَبْدُ اللهِ هِمُ تَرْعُونُ وَقَدْ عَلَمَكَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَاللهَ عَنْ ذَلِكَ، فَلَا اللهُ عَنْ ذَلِكَ، فَلَا اللهُ عَنْ ذَلِكَ، فَلَا اللهُ عَنْ ذَلِكَ، فَلَا اللهُ عَلَى اللهُ عَنْ ذَلِكَ اللهُ عَنْ ذَلِكَ أَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَنْ ذَلِكَ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَنْ ذَلِكَ اللهُ عَنْ ذَلِكَ اللهُ عَنْ ذَلِكَ اللهُ عَنْ ذَلِكَ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلْكَ اللهُ اللهُ عَلْمَ اللهُ عَلْكَ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ال

وَقَالَ عَلِيٌّ بْنُ أَبِي طَالِبٍ وَيَشَخُهُ: أَلَا أُنبِّئُكُمْ بِالْفَقِيهِ حَقَّ الْفَقِيهِ: مَنْ لَمْ يُقَنِّطِ النَّاسَ

مِنْ رَحْمَةِ اللهِ، وَلَمْ يُرَخِّصْ لَهُمْ فِي مَعْصِيَةِ اللهِ، وَلَمْ يُؤَمِّنْهُمْ مَكَرَ اللهِ، وَلَمْ يَتُرُكِ الْقُرْآنَ إِلَى غَيْرِهِ، أَلَا لَا خَيْرَ فِي فِقْهٍ لَيْسَ فِيهِ تَفَهَّمْ، وَلَا خَيْرَ فِي فِقْهٍ لَيْسَ فِيهِ تَفَهَّمْ، وَلَا خَيْرَ فِي فِقْهٍ لَيْسَ فِيهِ تَفَهَّمْ، وَلَا خَيْرَ فِي قِقْهٍ لَيْسَ فِيهِ تَفَهَّمْ، وَلَا خَيْرَ فِي قِوْهٍ لَيْسَ فِيهِ تَفَهَّمْ، وَلَا خَيْرَ فِي قِرَاءَةٍ لَيْسَ فِيهَا تَدَبُّرُ.

وَكَانَ أُسَيْدُ بْنُ حُضَيْرِ ﴿ لَيْكُ عَنَى يَقُولُ: لَوْ أَنِّي أَكُونُ كَمَا أَكُونُ عَلَى حَالٍ مِنْ أَحْوَالِي قَلَاثًا لَكُنْتُ مِنْ أَهْلِ الْجَنَّةِ وَمَا شَكَكْتُ فِي ذَلِكَ؛ حِينَ أَقْرَأُ الْقُرْآنَ، أَوْ أَسْمَعُهُ يُقْرَأُ، وَإِذَا سَمِعْتُ مِنْ أَهْلِ الْجَنَّةِ وَمَا شَعَهُ يُقْرَأُ، وَإِذَا شَعِدْتُ جِنَازَةً، وَمَا شَهِدْتُ جِنَازَةً قَطُّ فَحَدَّثْتُ نَفْسِي سِوَى مَا هُوَ مَفْعُولٌ بِهَا وَمَا هِيَ صَائِرَةٌ إِلَيْهِ (١).



<sup>(</sup>۱) مختصر "قيام الليل وقيام رمضان وكتاب الوتر"، المؤلف: أبو عبد الله محمد بن نصر بن الحجاج المَرْوَزِي (المتوفى: ۲۹۲هـ)، اختصرها: العلامة أحمد بن علي المقريزي، الناشر: حديث أكادمي، فيصل آباد – باكستان، الطبعة: الأولى، ۱٤۰۸ هـ – ۱۹۸۸ م.

# الارتشافُ الثالث: صاحبُ سورةِ البقرةِ مِن البررةِ صرحها البرّوما أدراك ما آية البِرِّ؟ المناه المناه المناه المناه البرّوما المناه البرّوما المناه البرّوما المناه البرّوما المناه البرّوما المناه البرّوما المناه المن

قال الله تَبَارَكَ وَتَعَالَى: ﴿ ﴿ لَيْسَ الْبِرَّ أَن تُولُوا وُجُوهَكُمْ قِبَلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ الْبِرِّ مَنْ ءَامَنَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الْأَخِرِ وَالْمَلَتِ كَةِ وَالْكِنَابِ وَالنّبِيْنَ وَءَاتَى الْمَالَ عَلَى حُبِّهِ وَوَى الْقُرْبَ وَالْمَتَعَىٰ وَالْمَالَ عَلَى حُبِّهِ وَوَى الْقُرْبَ وَالْمَتَعَىٰ وَالْمَالَ عَلَى حُبِهِ وَوَى الْقُرْبَ وَالْمَتَعَىٰ وَالْمَوْوُرِ وَالْمَتَعِينَ وَابْنَ السّبِيلِ وَالسّآبِلِينَ وَفِي الرِّقَابِ وَأَقَامُ الصَّلَوْةَ وَءَاتَى الزَّكُوةَ وَالْمُوفُور بِعَهْ هِمْ وَالْمَتَعَوْنَ وَالْمَسْكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَالسَّآبِلِينَ وَفِي الرِّقَابِ وَأَقَامُ الصَّلَوْةَ وَءَاتَى الزَّكُوةَ وَالْمُوفُور فَي بِعَهْ هِمْ إِنْ اللهُ عَلَيْ وَالْمَوْلُونَ وَلِيَتِكَ هُمُ الْمُنْقُونَ إِنْ اللّهِ عَلَيْهِ وَالْمَرْبِينَ فِي الْبَأْسَ أَوْلَتِيكَ أَلْبَالًى أَوْلَتِيكَ اللّهِ مَا اللّهَ وَالْمَرْبِينَ فِي الْبَأْسَ أَوْلَتِيكَ أَلْمُولُونَ وَعِينَ الْبَأْسِ أُولَتِيكَ اللّهِ مَا اللّهَ وَالْمَالَ عَلَى مُلْكَالَ عَلَى اللّهُ اللّهُ وَالْمَالَ عَلَى اللّهُ اللّهُ وَالْمَلْقُولَ وَالْمَلْمُ اللّهُ مَا اللّهُ وَالْمَلِينَ وَالْمَالَاقِ وَالْمَلْمُ اللّهُ اللّهِ وَالْمَالَ عَلَيْ مُ وَالْمَلْمِ اللّهُ وَلَيْكِ وَالْمَالِينَ وَالْمَالَ عَلَى اللّهُ وَالْمَالَاقِ وَالْمَلْمُ اللّهُ وَالْمَالَاقُ وَالْمَلْمُ وَالْمَالَاقُولَ اللّهُ وَالْمَالَاقُ وَالْمَلْمُ اللّهُ وَالْمَالِقُولُ اللّهُ وَالْمَالِمُ اللّهُ وَالْمَالِمُ اللّهُ اللّهُ وَالْمَالَ عَلَيْلِينَ اللّهُ وَالْمَالِ اللّهُ وَالْمَالُولُ اللّهُ وَالْمَلْمُ اللّهُ وَالْمُولِي اللّهُ وَالْمُعْلَى اللّهُ وَالْمَالُولُ اللّهُ وَالْمُلْمِ اللّهُ وَالْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُولُ وَالْمُعْلِيلُولُ اللّهُ وَالْمُؤْلِقُ وَلَمُولِيلُولُ وَالْمُؤْلِيلُولُ وَالْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلِقُ اللّهُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلِقُولُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلِقُ اللّهُ اللّهُ

لا أحسب – والعلم عند الله وحده – أنَّ تَمَّ تفصيلًا جامعًا للبر في آية واحدة مثل ما في آية البر وهي التي حفظناها جيدًا ولكننا إذا ما مررنا بها فإن الكثيرين منا يخطفونها خطفًا في نَفَسٍ واحد..! وما أحسن التؤدة والتدبر والمحاسبة عندها حتى تتشربها قلوبنا تشربًا... فإنها على سعة ما فيها إلا أنها سهلة ميسرة ككل القرآن.. بل لا تحتاج أن تفتح لها كتاب تفسير... ولذا فإن المعنى العميق الذي فيها لا يفرق بين قارئ وقارئ... إنما هو الإيمان الذي ابتدأت به آية البر، ومن بعده يظهر التفاوت في كل عمل من الأعمال، كما يظهر في التزام أي عمل من الأعمال وتَحَوُّلِهِ صاحبًا، كما تتحوَّل سورة البقرة إلى صاحب، وهكذا كل خلق من الأخلاق فيها يصبح صاحبًا؛ فيقال مثلًا: صاحب كرم، وصاحب وفاء، وصاحب صدقة، وصاحب قيام، وصاحب نخلق من سورة البقرة أخذ الصاحب خُلق يلتزم الحافظ خُلقه كما يلتزمه خَلقه... قد أخذه من سورة البقرة أُخذَ الصاحب خُلُق صاحبه أليس الصاحب ساحبًا.. ألم يقل الله عن سبب عبادة بلقيس – رحمها الله – للشمس أن قومها كانوا يعبدون الشمس فقال سبحانه: ﴿ وَصَدَهَا مَاكَانَ تَعَبُدُ مِن دُونِ الشَّهُ الله السمس أن قومها كانوا يعبدون الشمس فقال سبحانه: ﴿ وَصَدَهَا مَاكَانَ اللهُ عَن سبب عبادة بلقيس – رحمها الله – للشمس أن قومها كانوا يعبدون الشمس فقال سبحانه: ﴿ وَصَدَهَا مَاكَانَ اللهُ عَن سبب عبادة بلقيس – رحمها الله – للشمس أن قومها كانوا يعبدون الشمس فقال سبحانه: ﴿ وَصَدَهَا مَاكَانَ اللهُ عَن سبب عبادة بلقيس الصاحب عُلْقه كما ياتر من قراء النه الله عله الله على الله على الله على الله على الله على الله الله على الله الله على الله الله على اله على الله على ا

## رشفةٌ ثانيةٌ: المرتشِفُ مِن هذه الآيةِ سَابِقُ أَقْرَانِهِ

هذه الآية الكريمة عهد بين العبد وبين ربه سبحانه... نعم إن الناس يتفاوتون في مراتب كل عمل من الأعمال العظيمة في هذه الآية لدرجة أن البعض لا يستطيع أن يزيد على قدر الواجب من العمل درجة واحدة فقط... إلا أن هذا القدر لو نقص فسوف يؤاخذ عليه المسلم أي مؤاخذة.

أما صاحب سورة البقرة فإن هذا العهد هو عُدَّته ومنه زاده، وهذا البر ميدانه الرحب لممارسة سلوته ومنافسته، وهو فرصته لسبق أقرانه الذين كانوا معه في سباق الخير كَفَرَسَيْ رهان، بل وسبق آخرين تقدَّموه من قبل، وهو لا يزال يقدِّم ويتقدَّم ولعله لا يعلم أنه عند الله قد تقدم، وبين الفينة والأخرى ينتزع صدارة البر في جانب من الجوانب وعمل من الأعمال وهكذا... والفرص تأتيه كما تأتي غيره لكنها في وقتها تَذْهِبُ وَهَلَ الناس، وتطيش موازينهم، وثمار عقولهم، وتأسرهم تفاصيل الموقف وجزئياته فيقعدون.. وهنا يبرز من بين الأقران طالب السبق هذا.. إذ يحجم آخرون فيتقدم هو، ويمسك آخرون ويبسط يده بالخير هو، ويشتد خصام المقابل له فيفجر في خصومته فيبدأه بالسلام هو، وتقطعه الرحم والأرحام وتكشحه ويصلها بنفسه وماله وولده هو، ويغضب الآخرون ويرمونه في نفسه وعرضه ويحلم هو، بل يعفو ويغفر ويصفح، ويسخط ويتسخُّط آخرون على أقدارهم ويلزم الصبر والرضا هو، ويأتي الموقف العصيب فيتزلزل الأقران ويتزحزحون عن مواقعهم ويثبت ويشمخ ويعلو هو، ويشتد الأمر فتذهب الظنون بالناس كل مذهب وهو لا يتجاوز إحسان الظن، ويعتذر في ساعة العسرة المتخلفون القواعد من الرجال وينبعث من ظروفه هو وهكذا وهكذا...

ولا يرضى حافظ سورة البقرة بغير هذا، وإلا كيف استَحَقَّ اسمَ صاحبِها، وما ثمن صحبتها، وأنه قد أصبح من أهلها؟!

وبهذه الآية الكريمة الشاملة لأعمال البرِّ كلها يكون حافظ سورة البقرة قد جمع نوعية خاصة مِنَ الصالحات لا نظير لها في الميزان الإلهي العظيم، إنها أثقل شيء في الميزان والتي قال فيها النبي عَلِيَّةِ: «أَثْقَلُ شَيْءٍ فِي الْمِيزَانِ الْخُلُقُ الْحَسَنُ»(۱)، وهي مزيِّة الأنبياء وقاسم رسالتهم العملي المشترك ورسول الله هو خاتمهم عَلَيْ فقد أبقى الله له التمام والكمال فقال عَلَيْ هنا: «إِنَّمَا بُعِثْتُ لأَتَمَّمَ صَالِحَ الأَخْلاَقِ»(۲).

إن هذه الآية بالنسبة لكل مسلم قارئ للقرآن بشكل عام، ولمن حفظ سورة البقرة بشكل خاص إنما تمثل بناءً كاملًا متكاملًا لحياته...وكم في هذه الآية الكريمة من رشفة من كلام الله تتحوَّل إلى عهد وميثاق فتكون هي فرصة الحافظ أن يوثق مع ربه سبحانه بشكل منقطع النظير، وإنها تمثل بالنسبة لحافظ سورة البقرة عهدًا مع الله سبحانه حيث ترتقي به إلى مقام الإمامة في أخلاقه ويكون قدوة في كل أحواله وأعماله وتقلباته... لا يحيد عن ذلك أبدًا، وإن حاد... أسرع وعاد، وبهذا تكون قد نالته دعوة إبراهيم على واختيار رب العالمين فكان إمامًا ولم يكن من الظالمين، إذ يقول الله سبحانه: ﴿قَالَ إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامَّا قَالَ وَمِن ذُرِّبَتِّي قَالَ لَا يَنَالُ عَهْدِي ٱلظَّالِمِينَ ﴿٣٠﴾ [البقرة: ١٢٤]، ثم إن هذه الخصوصية له وهي حقًا عليه بل حقًا له لحفظه السورة، وأنه أحق الناس بالعمل بها، وأنه محاسب على ذلك عند الله سبحانه وعند الناس، وحماية للإسلام وللقرآن ولسورة البقرة خشية أن يُنقض الإسلام من خلاله. وتبقى لهذه الآية علومها وعهودها، ومواثيقها، وغذاؤها، وزكاؤها، وزكاتها، وفيها والله العجب العجاب، وإنما أريد هنا رشفات القلب المتبرد، والروح الحرَّى من غيوث أحرفها الكريمة ... ليس إلا.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن حبان في صحيحه (٤٨١)، وصححه الألباني.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في «الأدب المفرد» رقم (٢٧٣)، وقال الألباني في الصحيحة (٤٥): وهذا إسناد

### رشفةٌ ثالثةٌ: مِن مَعينِ قولِهِ سُبْحَانَهُ:

### ﴿ لَيْسَ ٱلْبِرَّ أَن تُوَلُّواْ وُجُوهَكُمْ قِبَلَ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ ﴾

فالمسلم لا يتخذ المشرق والمغرب وجهة، وتولية الوجوه إنما مقصودها أكبر وأوسع من الاتجاه للقبلة في الصلاة فحسب، وسبب النزول على فرض صحته فيها لا يقيد المعنى المقصود بالآية وما تشمله، ثم إن عدم تولية الوجوه نحو المشرق والمغرب إنما يعني اتخاذ الوسط الذي هو الحق المبين.. وهو ما جاء في قول الله في سورة النور: ﴿ زَيْتُونَةٍ لا شَرْقِيَّةٍ وَلا غَرْبِيَةٍ ﴾ [النور: ٣٥] وحين نقول: إن هذه الاستقامة أمرٌ ملازم لكل مسلم من المسلمين، فإن هذا مما يقرأه كل مسلم مُصل في صلاته أمرٌ ملازم لكل مسلم من المسلمين، فإن هذا مما يقرأه كل مسلم مُصل في صلاته والفاتحة: ٢-٧] إلا أننا نخص أكثر قارئ سورة البقرة من بين عموم المسلمين، لأنه حافظها وحقها عليه أعظم، وفهمها عنده أكبر ومرورها به أكثر، وغفلته عنها وهو في هذا الحال أقبح، وأنها صريحة في أن المسلم لا توجه له إلى قبلات الآخرين لأنه هو الوسط كيف وقد جاء هذا في سورة البقرة واضحًا كذلك.

وخير ما فُسِّر به كلام الله تعالى هو كلام الله تعالى وكلام رسوله ﷺ فقال سبحانه: ﴿ وَكَذَالِكَ جَعَلْنَكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِنَكُونُ الْرَسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا ﴾ [البقرة: ١٤٣].

وعليه فإن العهد الذي يتخذه الحافظ على نفسه هو العمل بهذه الكلمة أولًا وهو أن يحدد مركزه الوسط ولا شيء سوى الوسط والوسطية... فلا ميل حتى في داخل الأمة لتوجهات فِرَقٍ هنا وأخرى هناك وإنْ زَعَمَتْ كل واحدةٍ أنها الفرقة الناجية... وكما قال النبي عَيَالِيَّ: «عَرَفْتَ فَالْزَمْ»(١).

<sup>(</sup>١) جزء من حديث أخرجه الطبراني في المعجم الكبير (٣٣٦٧)، وضعفه الألباني.

### رشفةٌ رابعةٌ: مِن مَعِين قولِهِ سبحانه: ﴿وَلَكِنَّ ٱلْبِرَّ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ ﴾ ——وربيدي

لا شك أنه لولا الإيمان بالله ما دخل المرءُ الإسلامَ ولا عرفَ البرَّ ولا أعماله... ولهذا فإن المقصود الخاص بالإيمان هنا هو شيء آخر غير الإيمان العام الشامل، ألا ذلك هو اشتراط الإيمان المخصوص قبل كل ما سيذكره الله سبحانه مما سيأتى؟ فالإيمان لم يذكر إلا مرة واحدة في الآية، ولم يذكر إلا هنا في صدر الآية فهو الأصل، وهو النية، ومنه يكون التحقق فالانطلاق، فالإيمان الخاص شرط في قبول كل عمل من الأعمال القادمة، واستحضاره في كل مرة شرط، والإقدام على العمل بهذا الإيمان الخاص شرط ليكون عند الله برًا، ومثل هذا الإيمان الخاص ما ورد في عدة أحاديث عن رسول الله عَلَيْ من أشهرها «مَن صَامَ رَمَضَانَ، إيمَانًا واحْتِسَابًا، غُفِرَ له ما تَقَدَّمَ مِن ذَنْبِهِ»(١)، وحديث «مَن قَامَ لَيْلَةَ القَدْرِ إِيمَانًا واحْتِسَابًا، غُفِرَ له ما تَقَدَّمَ مِن ذَنْبهِ»(٢)، وقال ﷺ: «مَنِ اتَّبَعَ جَنَازَةَ مُسْلِم، إِيمَانًا وَاحْتِسَابًا، وَكَانَ مَعَهُ حَتَّى يُصَلَّى عَلَيْهَا وَيَفْرُغَ مِنْ دَفْنِهَا، فَإِنَّهُ يَرْجِعُ مِنَ الأَجْرِ بِقِيرَاطَيْنِ، كُلُّ قِيرَاطٍ مِثْلُ أُحُدٍ، وَمَنْ صَلَّى عَلَيْهَا ثُمَّ رَجَعَ قَبْلَ أَنْ تُدْفَنَ، فَإِنَّهُ يَرْجِعُ بِقِيرَاطٍ »(٣)، وقال ﷺ: «مَنِ احْتَبَسَ فَرَسًا فِي سَبِيل اللهِ إِيمَانًا بِاللهِ وَتَصْدِيقًا بِوَعْدِهِ، فَإِنَّ شِبَعَهُ وَرِيَّهُ وَرَوْثَهُ وَبَوْلَهُ فِي مِيزَانِهِ يَوْمَ القِيَامَةِ» (١٠) فليس البر أي مقام ...

إن الإيمان المطلوب هنا بالله ليس هو ذاك الذي يعلن عنه صراحة في بداية صيام

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٨)، ومسلم (٧٦٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (١٩٠١)، ومسلم (٧٦٠).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٤٧).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٢٨٥٣).

كل يوم من قول البعض علانيةً وجماعةً: نويت صيام غدٍ عن أداء فرض شهر رمضان لله تعالى!

ولا هو استحضار النية المجردة المعروفة إنما هي حالة إيمانية عامة تسطو على القلب بشكل مطلق وتسيطر على المشاعر والفكر في كل وقت فإذا ما حضر عمل من أعمال البر انبعث الإيمان من القلب من جديد وكأنه وُلِدَ أول مرة فانبعث بشكل مخصوص لهذا العمل .. انبعث قويًا ظاهرًا واضحًا محتسبًا ... طبعًا من غير تكلُّف ﴿ وَلَمَّا وَرَدَ مَآءَ مَذَيَكَ وَجَدَ عَلَيْهِ أُمَّةً مِّنَ النَّاسِ يَسْقُونَ وَوَجَدَ مِن دُونِهِمُ ٱمۡرَأَتَ بَيْ تَذُودَانٍّ قَالَ مَا خَطْبُكُما ۖ قَالَتَا لَا نَسْقِي حَتَّى يُصِّدِرَ ٱلرِّعَآءُ ۖ وَأَبُونَا شَيْخٌ كَبِيرٌ ٣ ۖ فَسَقَى لَهُمَا ثُمَّ تُولِّي إِلَى ٱلظِّلِّ فَقَالَ رَبِّ إِنِّي لِمَا أَنْزَلْتَ إِلَى مِنْ خَيْرٍ فَقِيرُ ﴿ القصص: ٢٣-٢٤] هكذا تقدُّم سيدنا موسى على وهو الهارب من فرعون وقومه، غير مبال بالجموع، ومن غير أي معرفة سابقة، ولا مصلحة مظنونة ولا واقعة .. هكذا هو الإيمان المقصود إذا حضر العمل، وهذا أعلى درجاته ﴿ أُوْلَيِّكَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْنَغُونَ إِلَىٰ رَبِّهِمُ ٱلْوَسِيلَةَ أَيُّهُمْ أَقْرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتَهُ، وَيَخَافُونَ عَذَابَهُو أَ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ كَانَ مَعْذُورًا ﴿ الْإسراء:٥٧]، وقال سبحانه: ﴿وَمَدْعُونَكَا رَغَبُا وَرَهَبًا ۗ وَكَانُواْ لَنَا خَلْشِعِينَ ﴿ إِنَّ ﴾ [الأنبياء: ٩٠]، وهذه هي الحالة التي ربَّى اللهُ ﷺ أصحابَ رسولِ اللهِ ﷺ في أول الأمر عليهما حتى استقرَّ احتسابهم واستحضرت عند كل الأحوال نيَّاتهم وإيمانهم واحتسابهم، عندها رفع الله عنهم التكليف به بعد أن أصبح ذاتيًا، وهذا في سورة البقرة كذلك؛ إذ جعل اللهُ هذا الأمرَ وتحقَّقه في نفوسهم مؤهلًا لنزول الكنزين من تحت عرش الرحمن وذلك في قوله سبحانه: ﴿ يَلَهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ۗ وَإِن تُبَدُواْ مَا فِي ٓ أَنفُسِكُمْ أَوْ تُخْفُوهُ يُحَاسِبُكُم بِهِ ٱللَّهُ ۗ فَيَغْفِرُ لِمَن يَشَآءُ وَيُعَذِّبُ مَن يَشَآءُ ۗ وَٱللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ اللهُ [البقرة: ٢٨٤] وسبب النزول واضح وعظيم... وهكذا تكون ممارسة هذا النوع من الإيمان مدى الحياة وطوال الليل والنهار... فهو لا يريد إلا وجه الله ﷺ والأمر لا يمكن حدّه بحدٍ لكنها التقريب والمقاربة.

وهكذا صنع الله القدوة الحقة؛ قدوة في الظاهر، والباطن قبل ذلك... القدوة التي لا تريد وجه الوجوه إنما هي إرادة وجه الله في فيقول عنها سبحانه: ﴿وَجَهَتُ وَجَهِىَ لِلَّذِى فَطَرَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ حَنِيفًا وَمَا أَنَا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ اللهُ اللهِ اللهُ الل

هذه هي القدوة القائمة على قلبٍ حاضر وإخلاص باطن وظاهر، وذلك على دوام الأعمال الصالحة وكثرتها وتنوعها..

نعم إن النية واحدة لله وحده لا شريك له إلا أن لكل نية طعمها ومذاقها ولذتها وحرارتها ونورها حسب الأعمال... إذ هي حديث النفس المؤمنة المتشوقة لإرضاء ربها سبحانه من خلال نوعية العمل الذي له تنبعث النية وبه تصطبغ.



### رشفةٌ خامسةٌ:

### 

إنها القدوة ولا قدوة بغير الوفاء بالعهد.. وليس الوفاء مرة أو مرتين بل الوفاء المطلق لكل ما عاهد عليه الرجالُ ربَّهم ما لم يكن حرامًا ولا مكروهًا وكما قال الله سبحانه في ختام آية البر: ﴿ أُولَكِكَ اللَّهِ مَا لَم يكن حرامًا ولا مكروهًا وكما قال الله سبحانه في الوفاء لهؤلاء اسمًا فكما يقال لهم: «المؤمنون» يقال لهم «الموفون»، وإن العجب ممن يغدر كيف يُمْكِنُ أن يطمع في أن يكون قدوة! بل العجب كيف يهدم الله سبحانه بنيان من لا يفي مهما جَمَّلَ بنيانه وزيَّنه بكل الأخلاق الأخرى! وكم يعاهد بعض المسلمين من معلمين ومربين ومشايخ وغيرهم طلابهم في عَرْض الحديث فلا يفي بما عاهد عليه عَرَضًا بينما حفظها الطالب ونسيها هو فيخلف ولم يأبه! وهكذا يتكرر الأمر.. فتسقط مصداقيته عند طلابه وما أصعب ذلك فيصبح لا يؤبه به بعد ذلك أوعد أو لم يعد ...! ومن ولعل سرّ ذلك السقوط من أعين الخلق أن الله على قد كتبه عنده غدارًا أو خلوفًا...! ومن عليه النبي عَنْدُ الله وقد قال النبي عَنْ المتخلقين بأخلاق السوء الحريصين عليها.

وإذا أعدت النظر في سورة البقرة كاملة تجد أن المنظومة الأخلاقية هنا مكتملة فهي تُكوِّن المؤمن والمؤمنة بالأخلاق التي يحبها الله ويرضاها، ولا صدام بين الجنسين مطلقًا، ولكلِّ خصائصه الخَلْقية التي خلقه الله على عليها وما أعظم شرَّ الخلط بينهما، إلا أن الدور واحد في العمل الصالح كما قال الله سبحانه: ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِنَ الصَّلِحَتِ مِن ذَكَرٍ أَوَ أُنثَىٰ وَهُوَ مُؤْمِنُ فَأُوْلَئِكَ يَدْخُلُونَ البَّحَنَةِ وَلا يُظُلَمُونَ يَعْمَلُ مِنَ الصَّادِحَتِ مِن ذَكَرٍ أَوَ أُنثَىٰ وَهُو مُؤْمِنُ فَأُولَئِكَ يَدْخُلُونَ البَّحَنَةِ وَلا يُظُلَمُونَ يَعْمَلُ مِنَ الصَّادِحَةِ في تسابق في مرضاة الله على ويفترقان في بعض الأحكام المنصوصة المحدودة.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ٢٦٠٧، ومسلم ٢٦٠٧.

ثم إن سورة البقرة تُعَلِّم الرجولة لمن يحفظها، والقوة في الحق، والجد في الحياة، والإقدام على الخير، والصبر والتجلُّد .. أليس هذا هو دور الأنبياء الميته في السورة الكريمة وفي غيرها من السور الكريمة? وتُعَلِّمُه أن يكون مؤمنًا غيورًا سواءٌ كان رجلًا أو امرأة، وتعلِّمه أن يأخذ أحكام الله بجدًّ، وما أكثرها وما أعظمها بركة في هذه السورة!

فكل ما نهى الله الله عنه يحمل للمؤمن رسالة تقول: لا يسعك الرضا بما لا يرضى الله به، ولا بأصحابه لك أصحابًا وأحبابًا..! فانظر كم منكرٍ نهى الله عنه في السورة وكم من الناس من أنكر الله عليهم.!

وانظر كم موعظة في هذه السورة .. كم نصيحة جاءت في هذه السورة .. ؟! انظر في كلمات الله على كم هي واضحة بَيِّنَة، كم هي قوية جدية علية، كم هي حازمة فاصلة ليست بالهزلية .. هكذا تنشأ شخصية حافظ سورة البقرة ورجولته الجديَّة المقدامة الوفيَّة ... هذا هو جوّها كما هو جوّ القرآن .. وهذا الجوّ هو الذي عاش به المؤمن والمؤمنة طوال فترة حفظهما ثم تعاهدهما القرآن ثم تهجدهما وحياتهما وإن لم يشعرا بذلك.

فأي غرس في جوِّها يصنع، وأي فسيلة في أرضها الطيبة تنبت، وأي ثمرة مباركة من شجرتها تنشأ.

إنها صبغة من كلمات الله تتحوَّل إلى حياة شخص هنا وهناك، رجلًا كان أو امرأة، لغير المسلمين كما هو للمؤمنين .. لكنه في الذروة من كل خلق لأنها هي سنام القرآن، ولهذا قال الله على عن أصحاب رسوله على ﴿ صِبْغَةَ اللّهِ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللّهِ صِبْغَةً وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللّهِ صِبْغَةً وَمَنْ أَحْسَنُ وَمَنَ أَحْسَنُ مِنَ اللّهِ وَهُو رَبُّنَا وَرَبُّكُمْ وَلَنَا أَعْمَلُنَا وَلَكُمْ أَعْمَلُكُمْ وَخَنْ لَهُ مُعْلِصُونَ ﴿ اللّهِ وَهُو رَبُّنَا وَرَبُّكُمْ وَلَنَا أَعْمَلُنَا وَلَكُمْ أَعْمَلُكُمْ وَخَنْ لَهُ مُعْلِصُونَ ﴿ اللّهِ وَهُو رَبُّنَا وَرَبُّكُمْ وَلَنَا أَعْمَلُنَا وَلَكُمْ أَعْمَلُكُمْ وَخَنْ لَهُ مُعْلِصُونَ ﴿ اللّهِ وَاللّهِ وَهُو رَبُّنَا وَرَبُكُمْ وَلَنَا أَعْمَلُنَا وَلَكُمْ أَعْمَلُكُمْ وَخَنْ لَهُ مُعْلِمُونَ اللّهِ وَاللّهِ وَلَا اللهُ اللّهِ وَهُو رَبُّنَا وَرَبُكُمْ وَلَنَا أَعْمَلُكُمْ وَلَا الللهُ اللّهُ وَلَا اللهُ عَلَا اللهُ اللّهُ وَلَا اللهُ اللّهُ وَلَا اللهُ اللّهُ وَلَا اللهُ اللّهُ وَلَا اللهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللهُ اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللهُ اللّهُ وَلَا اللهُ اللّهُ وَلَا الللهُ اللّهُ وَلَا اللهُ اللّهُ وَلَا لَهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللهُ اللّهُ وَلَا اللهُ اللّهُ وَلَا اللهُ اللّهُ وَلَا اللهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللهُونَ اللّهُ وَلَا اللهُ اللّهُ وَلَا الللهُ الللّهُ وَلَا اللهُ اللّهُ وَلَا اللهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللهُ اللّهُ وَلَا اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللللّ

إن شكر الله سبحانه على أن علَّمنا هذه الآية، وإن شكره على رشفة الشكر من هذه الآية هو أن نكون من أهلها حقًا وصدقًا .. وإلا فإن لم نكن كذلك فلا القلب

ارتشف، ولا المقام تغيَّر، ولا بلغ العبد البر ولم يكن من البررة؛ ﴿ فَالْتِ ٱلْأَعْرَابُ ءَامَنَا لَهُ وَرَسُولَهُ لاَ يَلِتَكُمُ مِّنَ قُلُ لَمْ تُوَمِّنُوا وَلَكِن قُولُواْ أَسَلَمْنَا وَلَمَّا يَدَخُلِ ٱلْإِيمَنُ فِي قُلُوبِكُمُ وَإِن تُطِيعُوا ٱللّهَ وَرَسُولَهُ لاَ يَلِتَكُمُ مِّنَ أَعْمَال البرّ أَعْمَال كُلُ أَعْمَال كُل أعمال البر فَوَلَكِنَ ٱلْبِرَ مَنْ ءَامَن بِٱللّهِ ﴾ [الحجرات: ١٤]، ولهذا تقدَّم الإيمان كل أعمال البر فولكِن ٱلْبِر مَنْ ءَامَن بِٱللّهِ ﴾ [البقرة: ١٧٧]، وقد بيَّنًا بعض العمق الذي في هذا الابتداء، وبعض الخصوصية بـ ﴿مَنْ ءَامَن بِٱللّهِ ﴾ ونوعية هذا الإيمان.



## الارتشافُ الرابعُ: مِن سورةِ البقرةِ: حَافِظُهَا صابرٌ مُحتسِب

## رشفة أولى: حافظ سورة البقرة صابر محتسب

مهما كانت الرحلة لحفظ سورة البقرة - طالت أم قصرت - فما هي بالرحلة التي يمكن أن تبلغ مرماها بغير الصبر، وليس ثبات حفظها بالأمر الذي يقبل التهاون، أو التراخي، أو تأخيره وتقديم غيره عليه من أمور الحياة... وهذا اشتراط لبقاء سورة البقرة معك.. وإن شئت قلت هذا شرط الصحبة إلى أن يأتي أحدنا اليقين، وهذا النوع من الصبر اسمه التعاهد؛ وهو كما يكون لسورة البقرة فإنه للقرآن كله والنبي عليه يقول: «إِنَّمَا مَثَلُ صَاحِبِ القُرْآنِ، كَمَثَلِ صَاحِبِ الإِبلِ المُعَقَّلَةِ، إِنْ عَاهَدَ عَلَيْهَا أَمْسَكَهَا، وَإِنْ أَطْلَقَهَا ذَهَبَتْ» (۱)، وزاد مسلم في روايته: «وَإِذَا قَامَ صَاحِبُ الْقُرْآنِ فَقَرَأَهُ بِاللَّيْلِ، وَالنَّهَارِ ذَكَرَهُ، وَإِذَا لَمْ يَقُمْ بِهِ نَسِيهُ» (۱).

هكذا تُعَلِّم سورةُ البقرةِ مَن حَفِظَها وحافظ عليها الصبر حتى لو لم يتحدث الله عليها عن الصبر. فيها عن الصبر.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٥٠٣١).

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم (٧٨٩).

فالصبر على أنها أطول سورة في كتاب الله.. الصبر على حفظ آياتها التي تميزت بكثرتها فهي مائتان وستٌ وثمانون آية، والصبر على طول آياتها بالنسبة لعموم آيات السور الأخرى الكريمة.. فكيف وفيها أطول آية في القرآن...؟!

حقًا إنه لا شيء من هذا صعب وعسير، بل أصبح حفظها وتعاهدها أيسر ما يكون بتيسير الله له، وما كان كذلك قبل الابتداء به، ولذا انصرف العديد من الناس - من قبل - تهيَّبًا عند وقوفهم أمامها.

وهكذا أدَّبَ الله على الصبر عمليًا وعلمه الأصطبار في مقاومة التفلُّت الذي لا يدعه يهمل ما حفظ مطلقًا.

وهكذا أفرغ الله على قلب حافظ سورة البقرة من الصبر وثبت به قَدمه ما جعل الصبر له سلوكًا، وخُلقًا ملازمًا في حياته كلها ثم أذاقه ثمرة الصبر إذ وهبه الظفر بسنام القرآن، وعندها يصبح طعم الصبر المرّ ألذّ وأحلى من الشهد، ويصبح طعمه طعم الشكر لأن ما معه هو من أعظم معين الله عليه.

كيف وفي سورة البقرة البشائر للصابرين... فالصابر هو المبشَّر إذ هو مبتلى؛ فالناس في العادة ينظرون وسط البلاء فلا يرون إلا ظلمه مُدْلهِمَّة، ومصيبة محكمة الإغلاق وهو يرى البشرى فيها كما يرى الآخرون البلاء وحده...

فالصبر والمصابرة والاصطبار عهد يتخذه حافظ سورة البقرة وعهده عند الله دائمًا وأبدًا بالبشرى المتحققة، والفرج القريب، والأجر بغير حساب ﴿إِنَّمَا يُوَقَى الصَّنبِرُونَ أَجْرَهُم بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴿إِنَّمَا يُوَقَى الصَّنبِرِينَ ﴿ وَالله عَمْ الصَّنبِرِينَ ﴿ وَالله عَمْ الصَّنبِرِينَ ﴿ وَالله مَعْ الصَّنبِرِينَ ﴿ وَالله مِن البشرى بمعية الله - سبحانه -، والله - سبحانه -، والله - سبحانه -، والله - سبحانه -، والله من يقول في سورة آل عمران: ﴿ يُحِبُ الصَّنبِرِينَ ﴿ وَالله عمران: ﴿ يُحِبُ الصَّنبِرِينَ ﴿ وَالله عمران: ﴿ يُحِبُ الصَّنبِرِينَ ﴿ وَالله عمران: ﴿ عَمران: ﴿ يَحُبُ الصَّنبِرِينَ ﴿ وَالله عمران: ﴿ عَمران: ﴿ يَعُرِبُ الصَّنبِرِينَ ﴿ وَالله عمران: ﴿ عَمران: ﴿ عَمران الله عمران الله عمران الله عمران الله عمران الله عمران الله عمران المتحققة المتحققة المتحققة المتحققة الله عمران المتحققة المتح

والصبر مفتوح على الآخر كما أن البلاء مفتوح حتى لو كان الاختبار على الروح .. ولقد ابتلى المؤمنون الأولون في أرواحهم وأنفسهم وأبنائهم وأرزاقهم أشد ما يكون الاختبار فصبروا وظفروا وانتصروا وغنموا ولهذا بقي هذا الدين لهذا اليوم.

الله أكبر! ﴿ لَن نَصْبِرَ عَلَى طَعَامٍ وَحِدٍ ﴾! هنا يهتف المؤمن ملبيًا ربه ﷺ: بلى والله نصبر على طعام واحد ونصبر على غرفة واحدة، ونصبر على على غرفة واحدة، ونصبر على كل شيء .. نصبر ونرضى ونستبشر .. كيف ووعد الله قائم، وثواب الله يصبُّ على الصابرين صبًا بغير حساب.

علمًا بأن الله ﷺ أنزل عليهم ما لذَّ وطاب من الطيبات وليس نوعًا واحدًا كالتمر مثلًا... ولهذا قال الله ﷺ فَ فَوَدِ ٱسْتَسْقَىٰ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ وَقَلْنَا ٱضْرِب بِعَصَاكَ ٱلْحَجَرِ مَثَلًا... ولهذا قال الله ﷺ فَ عَلِمَ كُلُ أَنَاسٍ مَشْرَبَهُمُ مَّ كُلُواْوَاشْرَبُواْ مِن رِزْقِ ٱللّهِ وَلا تَعْثَوْا فَانفَجَرَتْ مِنْ مُفْسِدِينَ فَاللّهُ وَاللّهُ وَلا تَعْثَوْا مِن طَيِبَنتِ مَا رَزَقْنَكُمُ الْمَنَّ وَٱلسَّلُوىَ كُلُواْ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴿ وَالبَرْنَى مُفْسِدِينَ فَاللّهُ وَلا تَعْتَلُمُ مَن طَيِبَنتِ مَا رَزَقْنَكُمُ أَلْمَنَ وَٱلسَّلُوىَ كُلُواْ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴿ وَالبَرِهُ وَالبَعْرة : ٥٧] فإن المَنَّ من طَيِبَنتِ مَا رَزَقْنَكُمْ أَوْمَا ظَلَمُونَا وَلَكِن كَانُواْ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴿ البَقِرة : ٥٧]

المِنَّة من رب العالمين، والسلوى التي طيباتها تُشْبعُ وتُمْتِعُ وتُسْلِي القلب؛ لكنهم اختزلوا ذلك بقول: ﴿طَعَامِ وَحِدٍ ﴾ [البقرة: ٦١] كل ذلك وطلبوا ما خبث من الطعام رائحة وذوقًا وطبعًا لأنهم مَنْ خبث من البشر ولهذا كان الجزاء الهبوط ﴿ آهَبِطُوا مِصْلًا فَإِنَّ لَكُمْ مَّاسَأَلَتُمْ ﴾ [البقرة: ٦١]... لكنهم - كما قال سيدهم عبد الله بن سلام مِشْنع - قَوْمٌ بُهُتُ (١).

فَصَبْر من حفظ سورة البقرة حاضر حتى عند الصدمة الأولى... وصَبْره لا يُلجئه إلى التولي... حتى وإن زُلْزِلَ الناس زلزالًا شديدًا فإنه سرعان ما يفيق ويفيء أشد ما يكون...

ويصبح حافظ سورة البقرة يزداد بكل موقف في الحياة صبراً لأنه دائم العبرة والاعتبار، ولأنه حاضر الصبر والاصطبار، ولأنه طالب الأجر ومرضاة الله، وراج الفرج والانتصار... وهكذا كانت عودة المؤمنين أصحاب رسول الله على بعدما فوجئوا بالعدو يوم حنين أول المعركة فزلزلوا وتركوا مواقعهم .. لكنهم حين عادوا كانت القاضية على العدو... وما غربت الشمس إلا والغنائم والأسرى بين يدي رسول الله على قبل ذلك، لكن كان سرّ عودتهم وفيئتهم إنما هو: النداء بسورة البقرة عليهم «لَمَّا انْهَزَمَ الْمُسْلِمُونَ يَوْمَ حُنَيْنٍ نُودُوا: يَا أَصْحَابَ سُورَةِ الْبَقَرَةِ، فَرَجَعُوا وَلَهُمْ خَنِينٌ يَعْنِي بُكَاءً» (٢).



<sup>(</sup>١) جزء من حديث رواه البخاري (٣٣٢٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد ١٧٧٥، وابن حبان ٤٩٠٧. وصححه الألباني في المشكاة ٥٨٨٨.

### رشفةٌ ثانيةٌ:

### 

قال ابن مسعود: البأساء: الفقر، والضرَّاء: السقم، وحين البأس: أي القتال(١١).

هكذا هو العهد مع من حفظ سورة البقرة؛ فإنه صابر وهو في عمق الابتلاء والفقر، وفي غمرة الأمراض والأوجاع .. وليس صابرًا بلسانه، مُصبِّرًا غيرَه بموعظته فحسب، ذلك لأن الله سبحانه عبَّر عن ذلك بحرف ﴿ فِي ﴾ فهو وسط البؤس والبؤس قد لفَّه لفًا وصبغ حاله كُلَّه، وهو غارق في الفقر من أعلاه إلى أخمص قدميه، ومع هذا فهو صابر محتسب لا يشعر به من لا يعرف داخله كما قال سبحانه في سورة البقرة كذلك: ﴿ لِلْفُقَرَاءِ ٱلذِينَ أُحْصِرُوا فِي سَيِيلِ ٱللَّهِ لَا يَسَتَطِيعُونَ ضَرَّبًا فِ الْمُرْضِ يَحْسَبُهُمُ مُ ٱلْجَاهِ أَغْنِياءَ مِن التَّعَفُفِ تَعْرِفُهُم بِسِيمَهُمُ لَا يَسَعُونَ النَّاسَ إلْحَافًا وَمَا تُنفِقُوا مِنْ حَيْرِ فَإِنَ ٱللّهِ بِهِ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢٧٣].

وَوَحِينَ ٱلْبَأْسِ ﴾ فما أشد بني إسرائيل قبل القتال، لكن كم تساقط من الجموع عند ابتداء الأمر والإذن بالجهاد، وعند ابتداء السير، ثم عند النهر، ثم عند خوض النهر وشرب الماء منه، وعندما برزوا لجالوت وجنوده فاستمرُّوا عند كل موقف يتساقطون حتى لم يكد يبقى مع نبيهم أحد .. وما قاتل معه إلا قليل وقد حفظنا في سورة البقرة هذه القصة المُعبِّرة العجيبة التي قال الله على أولها: ﴿أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلْمَلَا مِنْ بَنِيَ إِسْرَءِيلَ مِنْ بَنِيَ إِسْرَءِيلَ مِنْ عَنِيلَ مِنْ بَنِي آلِمُ اللهِ عَلَيْ مَنْ اللهِ عَلَيْ مِنْ اللهِ وَقَدْ أُخْرِجُنَا مِن دِينَونَا عَلَيْ اللهِ وَقَدْ أُخْرِجُنَا مِن دِينَونَا وَابْنَا إِنَا قَلْ اللهِ عَلْمُ مُ وَاللهُ عَلِيمُ الْقَلْالِمِينَ وَيَدُونَا وَاللهُ عَلَيْ اللهِ عَلْمُ مُ وَاللهُ عَلِيمُ الْقَلْولِينِ اللهِ وَقَدْ أُخْرِجُنَا مِن دِينَا وَابْنَا فَلَمَا فَصَلَ طَالُوتُ وَاللهُ عَلِيمُ وَاللهُ عُبِيمُ الْقَلْولِينِ فَاللهُ عَلِيمُ الْقَلُولُ وَمَا لَنَا اللهُ قَلْمَا فَصَلَ طَالُوتُ وَاللهُ عَلَيْهُمُ وَاللهُ عُلِيمُ الْقَلْولِينِ فَمَا فَصَلَ طَالُوتُ وَاللهُ عَلَيْهُمُ وَاللهُ عُبْتَلِيكُمْ مِنْ اللهِ عَلَيْهِمُ الْقَلْولُونَ وَاللهُ عَلَيْهُمُ وَاللهُ عَلِيمُ اللّهِ وَقَدْ الْحَرْجُودِ قَالَ إِنْ اللهُ عَلَيْهِ مُ الْقِتَالُ وَاللهُ عَلَيْهُمُ الْعَلَالِي قَالُهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ عَلَيْهُمُ الْمُؤْتُ وَقَالُ إِنِي اللهُ عَلَيْهُمُ الْمُؤْتُ وَقَالُ إِنِي اللهُ عَلَيْهُمُ الْمُؤْتُ وَقَالُ إِنَا اللهُ اللهُولُ اللهُ ا

<sup>(</sup>١) النكت والعيون للماوردي ج١ ص (٢٢٧).

لذا حسم الله سبحانه استحقاق الصابرين في البأس إذ قال: ﴿وَحِينَ ﴾.



## الارتشافُ الخامسُ: حافِظُ سورةِ البقرةِ عبدٌ شكور

قال ربنا سبحانه في سورة البقرة: ﴿ ثُمَّ قَسَتْ قُلُوبُكُمْ مِّنْ بَعْدِ ذَلِكَ فَهِى كَالْحِجَارَةِ أَوْ أَشَدُّ قَسْوَةً وَإِنَّ مِنَ ٱلْحِجَارَةِ لَمَا يَنَفَجَّرُ مِنْهُ ٱلْأَنْهَارُ ۚ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَشَقَّقُ فَيَخُرُجُ مِنْهُ ٱلْمَآءُ ۚ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَهْبِطُ مِنْ خَشْيَةِ ٱللَّهِ ۗ وَمَا ٱللَّهُ بِغَنْفِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴿ اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّهِ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴿ اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَمَّا لَعَمْمُلُونَ ﴿ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّا الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللّه

# رشفةٌ أولى: أَبْشِرْ بِالتحاقِ سُورةِ آلِ عمرانَ بسُورةِ البقرة

إن أول درس يتلقاه حافظ سورة البقرة بعد تحقيقه بفضل الله هذا النجاح العظيم هو أن ينتقل مباشرة لنجاح آخر... ولا يكون ذلك إلا بشكر الله في ولا يكون الشكر بقول الحمد لله والشكر لله ولا بسجدة الشكر... فحسب – وكلها عظيمة – ولكن الشكر في أصله في القلب الشاكر... وهل من نعمة الله في على عبد كان جوفه صفرًا فارغًا من كلام الله وهو كما قال النبي على النبي المنام القرآن كله... بسورة البقرة كلها.

إن من الطبيعي أن يكون شكر نعمة حفظ سورة البقرة وتثبيتها هو الانتقال مباشرة بالابتداء بسورة آل عمران المجاورة لها، وإنه لحق الجوار، وإنه لجوار في الدنيا والآخرة، ولسورة آل عمران خصوصية من جهات عديدة مع سورة البقرة... لا أريد الإطالة بذكرها فليس هذا مقامها والله المستعان.

إلا أن المؤمن الذي منَّ الله عليه بحفظ سورة البقرة وتمامها لَيَبْقَى مشفقًا بعدها أن يتوقف حفظه عندها ولا يضيف لسورة البقرة صاحبتها وهي سورة آل عمران، فَعَنْ جُبَيْرِ بْنِ نُفَيْر، قَالَ: سَمِعْتُ النَّوَّاسَ بْنَ سَمْعَانَ الْكِلَابِيَّ، يَقُولُ: سَمِعْتُ النَّوَّاسَ بْنَ سَمْعَانَ الْكِلَابِيَّ، يَقُولُ: سَمِعْتُ النَّبِي عَلَيْ يَقُولُ: هَيُولَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَأَهْلِهِ الَّذِينَ كَانُوا يَعْمَلُونَ بِهِ تَقْدُمُهُ سُورَةُ النَّبِي عَلَيْ يَقُولُ: هِ يَقُدُمُهُ سُورَةُ

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي (٢٩١٣)، وقال: حسن صحيح.

الْبَقَرَةِ، وَآلُ عِمْرَانَ»، وَضَرَبَ لَهُمَا رَسُولُ اللهِ عَلَيْ ثَلَاثَةَ أَمْثَالٍ مَا نَسِيتُهُنَّ بَعْدُ، قَالَ: «كَأَنَّهُمَا غَمَامَتَانِ، أَوْ ظُلَّتَانِ سَوْدَاوَانِ بَيْنَهُمَا شَرْقُ ('')، أَوْ كَأَنَّهُمَا حِزْقَانِ ('') مِنْ طَيْرٍ صَوَافَّ، تُحَاجَّانِ عَنْ صَاحِبِهِمَا» ("").

لقد اصطحبتا في العنوان فأصبح عنوانهما واحدًا فهما (الزهراوان)، واصطحبتا عمليًا في العنوان فأصبح عنوانهما واحدًا فهما (الزهراوان)، واصطحبتا عمليًا في الدنيا بالقراءة والحفظ في موضع واحد، وقد بينًا أن المقصود به هو حفظهما وإلا كيف يجتمعان في صدر إنسان من غير حفظ، كيف يجتمعان لو بقيا في المصحف ولم يخصهما إنسان بأن يأخذهما من المصحف إلى صدره، ولهذا جاء في نفس الحديث «فإن أخذها»، ثم كيف تكون الصحبة إن رحل الرجل ولم تكونا في صدره في قبره، ويوم بعثه، وكيف تكون الزهراوان تزهران صدره ما لم يحفظهما في صدره، ثم انظر لهما في سماء أرض المحشر على صاحبهما كأنهما غمامتان، وأيُّ غمامتين مثلهما؟! وأين عناء القراءة والحفظ وما يتبعه من لزوم تعاهدهما ليلًا ونهارًا من مجرد القراءة من المصحف .. وإن كان هذا شأنًا عظيمًا.

وعن عبد الله بن مسعود وليشن أنه قرأ رَجُلٌ عِنْدَهُ الْبَقَرَةَ، وَآلَ عِمْرَانَ، فَقَالَ: «قَرَأْتَ سُورَتَيْنِ فِيهِمَا اسْمُ اللهِ الْأَعْظَمُ الَّذِي إِذَا دُعِيَ بِهِ أَجَابَ، وَإِذَا سُئِلَ بِهِ أَعْطَى» (٤٠).

بل إن الوحدة الموضوعية بين سورة البقرة وآل عمران تشمل كل شيء ... في أولها وآخرها وما بين ذلك، وحدة القوم الذين أهلكهم ولعنهم وغضب عليهم .. وذكر تسليم أمة محمد عليه الإمامة .. وختام السورتين بالنصر لهذه الأمة وإنه لقريب، ولكن أكثر الناس لا يعلمون.

<sup>(</sup>١) شرق: هو بفتح الراء وإسكانها أي: ضياء ونور.

<sup>(</sup>٢) الفرقان والحزقان معناهما واحد وهما قطيعان وجماعتان.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (٨٠٥).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الدارمي (٣٤٣٦)، وقال الدكتور إبراهيم على السيد عيسى في كتابه الأحاديث والآثار الواردة في فضائل سور القرآن ص (٢٠٨): إسناده حسن.

فما دمتَ أيها الحافظ لسورة البقرة قد أتممت أخذها وأصبحتْ الزهراء الكبرى منيرة في صدرك فاضمم لها الصاحبة الأخرى والزهراء الثانية ليجتمعا في صدرك كاجتماع فلقتي قلبك أو كإحاطة المشرق والمغرب لما بينهما... لترحل إلى قبرك يوم ترحل ثم حشرك وموعدك مع الزهراوين في كل موقف، أفلا تحتاج إلى مَن يُحَاجُّ عنك في دارٍ لا تعرف فيها شيئًا، ولم تمر فيها من قبل، ألم يقل النبي عَلَيْهِ: «تُحَاجَانِ عَنْ صَاحِبهما».

وإن المرء بعد ما يَمُنُّ الله عليه بحفظ سورة البقرة ليبقى مُشْفِقًا وجلًا أن يرحل بغير الزهراء الثانية سورة آل عمران... يخشي أن يرحل بفريق من الطير واحد، فهو يريد الجناح الآخر للمجموعة ليكون عليه فرقان، وتكون له غمامتان، ولمَّا كانت غمامتين ولم تكن واحدة وكانتا فِرْقَيْن ولم يكن فِرْقًا واحدًا كان ثُمَّ من الإكرام بالانسجام والتناغم على شخص واحد ما لم يكن وصفه، ولا وصف نعيمه، ولا روحه وراحته، ولا أمنه وأمانه وسكينته... فما بالك بما يتنزل منهما على صاحبهما من هناء ونعيم وطيب وطيبات وخصوصية متفردة في أرض المحشر.. وما بالك بما ترسلانه من إشارات ظاهرة إلى أهل المحشر من فوقهم أن هذا الإكرام لحافظ الزهراوين هذا، فهل سيبقى واحدٌ في أرض المحشر لا يتمنَّى أن يكون هو صاحب الزهراوين إن لم يكن أخذهما .. حتى لو كان مسلمًا. وفي هذه الإشارات التي ترسلها الزهراوان على صاحبهما العجب ... وفي كل شيء العجب في الجمال والظلال والدلال والنعيم والبشائر والطيب والروحُ والريحان، والرضا، والسكينة وما إلى ذلك .. ثم إن هذين الفِرْقَيْنِ أو الغَمَامَتَيْنِ إنما هما الزهراوان أنفسهما .. لمن خصَّهما بالحفظ في قلبه في الدنيا ... وما هذا إلا بعض جزاء الله بهما فجزاؤها في ذاتها وما عند الله في دار الجزاء لم تسمع به أذن ولم تره عين، ولم يخطر على قلب بشر؟! عندها يعلمون كيف يعطي الله الله على الزهراوين.. وعندها يَتَمَنَّى كل من لم يجمع بينهما أنه قد جمع. ومهما قلنا فإنه لا يمكن أن تعرف عظمة الغمامتين الكريمتين

المكرَّمتين، ولا فِرْقا الطير الصواف، ولا أعدادهما ولكن لابد أن يكون لهما علاقة بالسورتين من حيث الجزاء ونوعيته وكميته، فمثلًا من حيث العدد فإنه إذا كان الأمر كذلك فإن أمر العدد إما أن يكون على عدد آيات السورتين أو يكون على عدد أحرفهما، ومن عادة عطاء الله أن يكون على الأكبر ثم تكون بعده المضاعفات... ولا شك أن الأحرف أكثر، فإذا كان عدد أحرف سورة البقرة هو (١٢٥٦٣) وعدد أحرف سورة آل عمران هو (١٤٥٢٥) فاجمع الاثنين تعرف العدد.. ولم لا يكون الأمر كذلك فالرسول على بين أن هذين هما الزهراوان أنفسهما، وليس هو الجزاء على حفظهما، فقال في الحديث السابق: "فَإِنَّهُمَا تَأْتِيَانِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ" وهذا مجرد اجتهاد ليان عظمة المكافأة على مشهد من أرض المحشر وما عند الله أعظم، والله أعلم.

ولهذا فنحن نقول: أبشر بحفظ أختها الزهراء الصغرى يا من حفظت سورة البقرة وهي الزهراء الكبرى.

فإن من شكر الله أن الذي تُلْهمه سنام القرآن بعد حِفْظِها أنها تفتح له الشهية إلى حفظ سورة آل عمران المباركة وتُسَهِّلها، وتُقَرِّب حفظها، وإنها والله لسهلة، فلقد تعدت الهمة التي أوقدَتْها سورة البقرة في نفس صاحبها إلى أن أصبح يتطلع لحفظ القرآن كله... فإن من ارتقى السنام وتمكن منه لم يصعب عليه النزول منه إلى ما دونه، - وليس في القرآن دون - أوَلَمْ يُسَمِّها رسول الله عَيُّالِيُّ «سنام القرآن»؟!

أو لم يقل النبي على البركة أخْدَهَا بَرَكَةٌ ؟! وهل يمكن لأحد أن يُحَجِّر البركة أو يحصرها... فالبركة لابد أن تبارك ما حولها، وماذا حول سورة البقرة إلا بقية سور القرآن العظيم؟! وأول الجميع بعد البقرة سورة آل عمران، ثم إن النبي على قد بين شرط حصول بركتها بقوله: «فإن أخذها» وإلا فإن البركة موجودة مبذولة لكن مَنْ يَتَقَدَّم من بين الناس ويأخذها، فأقبلت أنت أيها الحافظ حين أخذتها ووضعتها في موضعها الذي وضعه الله في صدر رسول الله على إنما أخذت من هناك، وحَلَّت من المصاحف ولكن المصاحف لا تخلو منها... فهي إنما أُخذت من هناك، وحَلَّت

في المحل المبارك المتبارك الذي حَلَّت فيه من رسول الله على الوجود كله مهما اتسع كل شيء من حوله، ولا تزال تلك البركة تفيض من صدره على الوجود كله مهما اتسع وكثرت الأمم والدول كأنها اليوم أنزلت، ﴿ تَبَارَكَ ٱلَّذِى نَزَلَ ٱلْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ لِيكُونَ لِلْعَلْمِينَ نَذِيرًا الله والدول كأنها اليوم أنزلت، ﴿ وَهَاذَا كِتَبُّ أَنْزَلْنَهُ مُبَارَكُ مُصَدِقُ ٱلَّذِى بَيْنَ لِلْعَلْمِينَ نَذِيرًا الله والدول كأنها اليوم أنزلت، ﴿ وَهَاذَا كِتَبُّ أَنْزَلْنَهُ مُبَارَكُ مُصَدِقُ ٱلَّذِى بَيْنَ يَوْمِنُونَ بِدِي وَهَا كَتَبُ أَنْزَلْنَهُ مُبَارَكُ مُصَدِقً ٱلله مُعَلِقُونَ الله عَلَى مَلاتِهم مُعَافِونَ الله عَلَى مَلاتِهم مُعَافِونَ الله وقال سبحانه: ﴿ وَهَذَا كِنَبُ أَنْزَلْنَهُ مُبَارَكُ فَاتَبِعُوهُ وَاتَقُوا لَعَلَكُم تُرْحَمُونَ الله وقال سبحانه: ﴿ وَهَذَا كِنَبُ أَنزَلْنَهُ مُبَارَكُ فَاتَبِعُوهُ وَاتَقُوا لَعَلَكُم تُرَحُونَ الله وقال سبحانه: ﴿ وَهَذَا كِنَبُ أَنزَلْنَهُ أَنزَلْنَهُ أَفَانَتُم لَهُ مُنزكُونً الله مُمُولُكُ لِيَكَبُوا عَلَيْكُ مُبَارَكُ أَنْ أَنْكُم أَوْلُوا الْأَلْبَلِ الله مُصَدِقًا لِمَا الله وقال سبحانه: ﴿ وَهَذَا لِخِبْرِيلَ فَإِنَهُ وَلِلْتَذَكُم أَوْلُوا الْأَلْبَ لِلله مُصَدِقًا لِما الله وقال سبحانه: ﴿ وَهَذَا لِخِبْرِيلَ فَإِنَهُ مُنَادَكُ مُ الله عَلَى الله مُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ وقال سبحانه: ﴿ وَلُمَن كَانَ عَدُوا لِجِبْرِيلَ فَإِنَهُ مَنَادَكُ مُ نَالله مُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ وقال سبحانه: ﴿ قُلُ مَن كَانَ عَدُوا لِجِبْرِيلَ فَإِنَهُ مَا قَلْهُ وَهُدَى وَيُشَرَى لِلْمُومِنِينَ الله عَدُوا لِجَبْرِيلَ فَإِنّهُ مَنَا لَكُولُوا الله الله ومُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ



# رشفةٌ ثانيةٌ:أَبشِرْ فالقرآنُ كلُّه قادمٌ في الطريقِ الأمِنِ إلى صَدْرِكَ ـ بِإذنِ الله

ولا شك أن أول فيض البركة من سورة البقرة على صاحبها هي أن تجتذب مثيلاتها من سور القرآن المبارك إلى صدرك؛ سورة إثر سورة وآية إثر آية حتى التمام والكمال بختم القرآن... وبهذا يكون أعلى مقصود قد حصل والحمد لله رب العالمين.

وأنا حين أذكر حفظ سورة آل عمران بعد البقرة ثم حفظ القرآن لا أذكره من باب التدرج.. فأنْعِم به والله من تدرج خيرٍ وبركة.. ولا أذكره من باب أنه عهد يأخذه حافظ البقرة على نفسه... فلكل واحد شأنه في هذا الأمر لكني أذكره لأنها البركة وهذا طبع البركة، ولأن البقرة هي أعظم نور وأكبره فهي السورة الزهراء الأولى وطبع النور أن يشع ويزيح الظلام ويكتسح الأوهام ... فإذا بالصعاب سهلة، وإذا بالطرق معبَّدة، وإذا بالمسير يسير، وإذا بحفظ بقية القرآن رغبة نشأت في قلب من حفظ سورة البركة فكان حفظه لبقية سور القرآن أول عطاء الله على حفظ سورة البقرة ... وهل أعظم من هذا العطاء من عطاء في كل مكتوب ومسموع ومحسوس في هذه الدار كلها؟!

وبما أنَّ الجزاء من جنس العمل فإن سورتي البقرة وآل عمران ما كانتا زهراوين في الآخرة إلا لأن الله سبحانه قد جعلهما زهراوين على صاحبهما وعلى الناس في دار الدنيا.

وهل يكون الإزهار والأزهار عادة إلا في الربيع فمن الذي تقدم ربيع القلب أولًا في الإزهار والأزهار فاجتمع القرآن كله في القلب .... مَنْ إلا الزهراوان؟

وبأي شيء كنت تلعُّ بالدعاء في رحلة حفظ سورة البقرة أكثر من أن تجعل

«القرآن ربيع قلبك»؟! وأي دعاء أعظم من الدعاء؟! وأي حشد حَشَد له النبي عَلَيْ من أسماء الله الحسنى مثل ما حشد لهذا الدعاء ... فكانت الزهراوان مزهرتين في ربيع القلب فتنادت بقية آيات الله وكلماته واكتمل الربيع وتمّ، فلا تسأل عن ربيع الجنة لمن كان القرآن ربيع قلبه في الدنيا، ولا تسأل عن إزهار الآخرة لمن تقدم الزهراوان مسيره في رحلة الآخرة. «اللهُمّ إنّي عَبْدُكَ، ابْنُ عَبْدِكَ، ابْنُ أَمَتِكَ، نَاصِيتِي بِيَدِكَ، مَاضٍ فِيّ فَي رحلة الآخرة. «اللهُمّ إنّي عَبْدُكَ، ابْنُ عَبْدِكَ، ابْنُ أَمَتِكَ، نَاصِيتِي بِيَدِكَ، مَاضٍ فِيّ في رحلة الآخرة. وقضاؤك، أَسْأَلُكَ بِكُلِّ اسْمٍ هُوَ لَكَ سَمَّيْتَ بِهِ نَفْسَكَ، أَوْ عَلَمْتَهُ أَحَدًا مِنْ خَلْقِكَ، أَوْ أَنْزَلْتَهُ فِي كِتَابِكَ، أَوِ اسْتَأْثُرْتَ بِهِ فِي عِلْمِ الْغَيْبِ عِنْدَكَ، أَنْ تَجْعَلَ مِنْ خَلْقِكَ، أَوْ أَنْزَلْتَهُ فِي كِتَابِكَ، أَوِ اسْتَأْثُرْتَ بِهِ فِي عِلْمِ الْغَيْبِ عِنْدَكَ، أَنْ تَجْعَلَ مِنْ خَلْقِكَ، أَوْ أَنْزَلْتَهُ فِي كِتَابِكَ، وَجَلاءَ حُرْنِي، وَذَهَابَ هَمِّي» (۱).

وأخيرًا فإن مجيء القرآن كلّه بعد حفظ سورة البقرة وآل عمران أمرٌ أشبه ما يكون بالمفروغ منه - بإذن الله - .... ولا تكاد تجد من حفظهما إلا وأقبل على حفظ القرآن كاملًا، كما أنهما الزهراوان في الدنيا، وفي الآخرة أعظم أليست البقرةُ وآلُ عمرانَ هما الزهراوينِ اللذينِ ينيران له الطريق لإقبال بقية سور القرآن الكريم إلى قلب حامل الزهراوين، فهذا التقدُّم هو ترتيب سور القرآن إذا جاءت آيات الله يوم القيامة يشير إلى بعض ما ذكرنا .... فالنبي على قال: «يُؤتنى بِالْقُرْآنِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَأَهْلِهِ النَّذِينَ كَانُوا يَعْمَلُونَ بِهِ تَقْدُمُهُ سُورَةُ الْبَقَرَةِ، وَآلُ عِمْرَانَ» (٢).



<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في مسنده (٣٧١٢)، وصححه الألباني.

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۸۰۵).

### رشفةٌ شكرٍ ثالثةٌ: أَبْشِرْ باجتماعِ الخَيْرينِ فيكَ معًا

والشكر يتنوَّع ويتعدَّد إلا أن أول شكر يقدّمه من حفظوا سورة البقرة بعد تمام حفظها وإجازته بحفظها وإتقانها هو عهد كانت تحدِّثه نفسه به طوال طريق الدراسة والمدارسة والتحفيظ والتثبيت والتعاهد ... وهو حديث صدق تحدِّثه به نفسه .. وحديث يحدِّث به نفسه ويعاهدها، ويشهدها ويشهد الله عليها ... وهو يقول: يا رب لئن مكَّنتني من حفظ سورة البقرة لأُحفِّظنَّها لآخرين .. ولئن أذقتني من هذا السنام فلأُطعمنَّه آخرين .. ولئن رفعتني لهذا المقام الأعلى لأرفعنَّ إليه الآخرين وذلك بفضلك ... وعند هذه النقطة ينطلق السباق الجديد إلى الله على ...

فماذا بعدما تمّ الحفظ واكتمل، وتمّ الإعداد وانتهى ... إلا أن ينفر المتلقّي نفرة كنفرة الجن الذين اهتدوا بالقرآن حين تمّ سماعهم للقرآن فهبُّوا جميعًا إلى قومهم منذرين، فقال ﴿ وَإِذْ صَرَفْنَا إِلَيْكَ نَفَرُ مِنَ الْجِنِ يَسْتَمِعُونَ الْقُرْءَانَ فَلَمَا حَصَرُوهُ قَالُواْ الْصِيعُا فَلَمَا فَضِي وَلَوْا إِلَى قَوْمِهِم مُنذِرِينَ ﴿ قَالُواْ يَنَقُومَنَا إِنَّا سَمِعْنَا كِتَبًا أُنزِلَ مِنْ بَعْدِ مُوسَىٰ مُصَدِقًا فَلَا يَثِنَ يَدَيْهِ يَهْدِى وَإِلَى الْمَعِقِ وَإِلَى الْمَعِقِ وَإِلَى اللَّهِ وَمِهِم مُنذِرِينَ ﴿ قَالُواْ يَنَقُومُنَا إِنَّا سَمِعْنَا كِتَبًا أُنزِلَ مِنْ بَعْدِ مُوسَىٰ مُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ إِلَى قَوْمِهِم مُنذِرِينَ ﴿ وَهَى مُسْتَقِيمٍ ﴿ يَ يَعْوَلُوا الْمَعِينَ اللَّهُ وَمِن لَكُمُ مِنْ عَذَابٍ إِلَيْهِ إِلَى وَمِن لَلْيُعِبِ وَالْمَوْلِيقِ اللَّهُ وَمِن لَكُمُ مِنْ وَلَيْسَ لَهُ مِنْ وَاللَّهُ مِن دُونِهِ عَنْ وَلَيْسَ لَهُ مِن دُونِهِ عَلَيْكُمُ مِنْ عَذَابٍ إلَيهٍ ﴿ وَمَن لَا يُعِبِ وَاللَّهُ اللَّهُ مِن دُونِهِ عَلَى اللَّهُ وَلَيْكُمُ مِنْ عَذَابٍ اللَّهِ وَاللَّهُ مِن دُونِهِ عَلَى اللَّهُ وَلَيْكُمُ وَمُعُرِدُ وَمُعِرَكُمُ مِنْ عَذَالِ اللَّهُ عِلَى السَّلَاقِ اللَّهُ اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَمُنْ كَثُولُ اللَّهُ وَلَيْكُ كُنُ عَذَابُ اللَّهُ وَلَيْكُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَيْكُ كُلُولُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَمِعُ وَلَيْدِر عَشِيرَتُكَ الْأُقُومِينَ ﴾ [الإسراء: ٥٧]، فهذا وجد الأرض الأخصب له هي أسرته أهله الله وسلم المقرآن رَبِّ عَلَى اللهم، وتصوَّراتهم، وقرَّبها لهم، وسَهَل حفظها عليهم، وأطار وساوس الميا من قلوبهم وتصوَّراتهم، وضرب لهم الأمثلة بمن حفظها عليهم، وأطار وساوس الشيطان من قلوبهم وتصوَّراتهم، وضرب لهم الأمثلة بمن حفظوا هذه الأيام ممن هم الشيطان من قلوبهم وتصوَّراتهم، وضرب لهم الأمثلة بمن حفظوا هذه الأيام ممن هم

أكبر منهم سنًا من رجال ونساء، وبيَّن شدة حاجتهم لحفظها وصحبتها وشفاعتها ونورها وبركتها وحمايتها لهم ولبيوتهم ومن يحبون وما يحبون ...

وابتدأ الحافظ المعلم الجديد ولو بواحد .. نعم ولو بطالب واحد ... فبركة البقرة النابعة منها ... المجللة لأصحابها ومجلسها كفيلة بأن تجتذب الآخرين ... ومن يدري أي بذرة أعظم بركة .. وأي فسيلة أخصب والنبي على يقول: «إِنْ قَامَتِ السَّاعَةُ وَفِي يَدِ أَحَدِكُمْ فَسِيلَةٌ (١) ، فَإِنِ اسْتَطَاعَ أَنْ لا تَقُومَ حَتَّى يَغْرِسَهَا فَلْيَغْرِسُهَا").

ثم هو ينتقل في اليوم نفسه أو في يوم آخر إلى صغار أهله فيجمعهم ليبدأ مشروعه معهم، فوالله إن مَنْ حفظ مِنَ الأبناء الصغار سورة البقرة فلن تجد منهم واحدًا يتخلف عن حفظ القرآن ما دام الله يرعاكم وما دُمت أنت - يا أيها الشيخ المبارك - في ذروة الصدق وحرقته فالله تعالى يقول: ﴿ لِيَجْزِى الله الصَّدِقِينَ بِصِدِقِهِم ﴾ [الأحزاب:٢٤]، وأنت حادي ركبهم وروحك ترفرف عليهم حبًا وإشفاقًا ودعاء ... تهتف بالله يا رب .. يا رب عندها ترى بعينيك من يثلج الله به صدرك، وتقرّ به عينك، وتتذوّق بنفسك ما يكون هو زادك على الثبات، ومُنْسيًا لك مرارة الصبر على طلابك كبارًا كانوا أو صغارًا، فإذا بهذه المرارة قد تحوّلت اليوم شهدًا خالصًا .. ولبنًا سائعًا للشاربين .. وإذا بهذا الإنجاز أعظم طلابك كحال ذاك الولد الذي ما عرف بر الوالدين على الحقيقة إلا بعدما رُزِقَ هو بولد.

فاليوم أنت مَنْ يَمْنَحُ الإجازة كما مُنِحتها من قبل، واليوم أنت الشيخ بعد أن كنت المتعلم بالأمس، والنتيجة أنك اليوم قد حملت وسام الخيرية الخاصة لأبناء الأمة من طرفيها والتي قضى فيها رسول الله عَيْنَ بقوله: «خَيْرُكُمْ مَنْ تَعَلَّمَ القُرْ آنَ وَعَلَّمَهُ» (٣)،

<sup>(</sup>١) الفسيلة: النخلة الصغيرة تُقطَع من الأمّ أو تُقلع من الأرض فتُغرس، أو كُلُّ عُودٍ يُقْطَعُ مِنْ شَجَرَتِه فَعُغْرَسُ.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في الأدب المفرد (٤٧٩)، وأحمد في مسنده (١٢٩٨١)، وصححه الألباني.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٥٠٢٧).

ومع هذا المقام العظيم إلا أنك تبقى الوفي بعهده والوفي لشيخه الذي علَّمه وأجازه، والمركز الذي احتواه وشيخه المبارك الذي حفَّظه وعلَّمه ورعاه .. فالوفاء إرث، والوفاء برُّ، وكيفما تكونوا لمعلميكم يكن لكم طلابكم ... وإذا لم يفِ أصحاب سورة البقرة فمن لمشايخهم ومساجدهم يفي ...?!

أولم يعرِّفنا الله كيف قطع دابر من قطع الوفاء لأهله، ونقض بنيان أمة لما نقضت عهد الله وعهدها مع خلقه، فقال سبحانه: ﴿ ٱلَّذِينَ يَنقُضُونَ عَهْدَاللَّهِ مِنْ بَعْدِمِيثَقِهِ - وَيَقْطَعُونَ مَآ أَمَرَ الله وعهدها مع خلقه، فقال سبحانه: ﴿ ٱلَّذِينَ يَنقُضُونَ عَهْدَاللَّهِ مِنْ بَعْدِمِيثَقِهِ - وَيَقْطَعُونَ مَآ أَمَرَ الله وعهدها مع خلقه، فقال سبحانه: ﴿ ٱلَّذِينَ يَنقُضُونَ عَهْدَاللَّهِ مِنْ بَعْدِمِيثَ قِهِ - وَيَقْطَعُونَ مَآ أَمَرُ الله وَعَهدها مع خلقه، فقال سبحانه: ﴿ ٱلَّذِينَ يَنقُضُونَ عَهْدُ الله وَعَهدها مِن الله وَعَهدها مَا الله وَ عَهدها مِن الله وعهدها مع خلقه، فقال سبحانه: ﴿ ٱلَّذِينَ يَنقُضُونَ عَهْدُ الله وعهدها مع خلقه، فقال سبحانه: ﴿ ٱلَّذِينَ يَنقُضُهُ وَلَهُ عَلَيْهُ وَلَهُ الله وعهدها مع خلقه، فقال سبحانه: ﴿ ٱللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللهُ وعهدها مع خلقه، فقال سبحانه: ﴿ ٱللَّهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَلَهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَلَهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَيْهِ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَيْهِ عَلَيْهُ وَلَهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَعْلَا اللهُ وَلَيْهِ عَلَيْهُ وَلَيْهِ وَلَهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَلَهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ عَلَهُ وَلَهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَلَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلَا اللَّهُ وَلَهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَا اللَّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا لَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ لَا أَلَّا عَلَا لَا اللّهُ لَلَّا عَلَا لَا اللّهُ لَا اللّهُ لَا اللّهُ لَا اللّهُ لَلّهُ لَا اللّهُ لَلّهُ لَا اللّهُ لَلّهُ لَا اللّهُ لَا الللّهُ لَلّهُ لَلّهُ لَلّهُ لَا اللّهُ لَلّهُ لَلْهُ لَلّهُ لَا اللّهُ لَلّهُ لَلَ

فأنت إذ تلقيت ما تلقيت على شيخك بالأمس فإنه في اليوم الجديد أضاف على ما أعطاك الكثير، وهكذا هو في كل يوم ... فتكبر الفجوة عند القطيعة ويصعب ردمها أو وصلها، بينما حين تكون مواصلًا تكون حاضرًا وربما تكون مساهمًا في كل جديد كأنك أنت المركز ... وقد أويت إلى ركن شديد بإذن الله القوي العزيز.

وينطلق مجتهد آخر في فتح برنامج له على الشبكة العنكبوتية ليجمع من الطلاب من أرجاء الدنيا ما يستطيع ... وفق نظام سهل ومحكم، فإن زاد العدد عليه وعلى قدرته ووقته هرع إلى أن يجمع من صحبه ممن يعرفه شخصيًا، ويعرف قدرته وتمكُّنه، ليُدرِّس معهم، وهكذا يتسع الفتح ويتسع ﴿ وَاللَّهُ وَسِعُ عَكِلِكُم اللَّهِ اللَّهِ وَاللَّهُ وَسِعُ عَكِلِكُم اللَّهِ اللَّهُ ا

وحق هذه الرشفة أن نطيل فيها أضعاف أضعاف ما كتبناه هنا ولكنها رشفة، ثم ولله الحمد فإنني قد كتبت كتابًا متخصصًا في هذا الشأن بلغت عدد صفحاته أكثر من خمسمائة صفحة.



### الارتشافُ السادسُ: حمايةُ سورةِ البقرة

# رشفةُ شكرٍ أُولى: حمايةُ عِلمِها وحَمْلُ أمانتِها

لقد كنت أحسب حتى قبيل ساعات من كتابة هذا العهد أني سوف أكتب هنا عن طلب العلم وضرورته كعهدٍ لحافظ سورة البقرة .... فالعلم هو الذي جعل ابن آدم في الأرض خليفة، ثم أي علم من العلوم لم يأت الله علن به في سورة البقرة إما بذكر أصله بالإشارة وإما تفصيله بصريح العبارة ... حتى عِلْم السحر وأن السحر عِلْمٌ وأن السحر كفر ... فضلًا عن علوم الأحكام التي وردت في سورة البقرة، فكم ورد عن الصلاة، وعن صلاة الخوف وعن الزكاة وعن الإنفاق وعن البخل، وعن الحج وما يتعلُّق به، وعن الجهاد وما يتعلق به، وعن الصيام وتشريعه وأحكامه، وعن جميع الأخلاق تقريبًا وعن الحياة بمختلف مجالاتها، وعن الكبائر والموبقات وعن الربا والاقتصاد وعن الديون ... وغير ذلك بكثير، لكن ورغم ذلك كله فإنه لم يشدّني للحديث عنه كعهدٍ يأخذه حافظٌ على نفسه الآن ... لا أدري لماذا، ولكن لَعَلِّي لا أريد أن أستهلك عمر الحافظ فيما يشغله في هذه المرحلة عن التركيز على حفظه وحقِّ حفظه ... ولعلى لا أريد - كذلك - أن يدخل حافظ سورة البقرة إلى مدارس في العلوم مسخَّرة لمصالح بعيدة عن سورة البقرة وما أراده الله على الله على المُخطر أن يُجَرَّ في نهاية الأمر إلى ذهاب سورة البقرة، وانقطاع الطريق وهو ما زال في منتصف القنطرة، والأخطر أن يصبح هو مَثَل السوء الذي ضربه الله ﷺ لمن آتاه آياته فقال – سبحانه: ﴿ وَأَتْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ ٱلَّذِي ءَاتَيْنَهُ ءَايَئِنَا فَأَنسَلَخَ مِنْهَا فَأَتَّبَعَهُ ٱلشَّيْطَنُ فَكَانَ مِنَ ٱلْعَاوِينَ اللهِ وَلَوْ شِئْنَا لَرَفَعَنَهُ بِهَا وَلَكِنَّهُۥ أَخْلَدَ إِلَى ٱلْأَرْضِ وَٱتَّبَعَ هَوَنهُ فَشُلُهُ. كَمَثَلِ ٱلْكَلْبِ إِن تَحْمِلُ عَلَيْهِ مُلْهَثُ أَوْ تَتْرُكُهُ مُلْهَثُ ذَيْكِ مَثَلُ ٱلْقَوْمِ ٱلَّذِينَ كَذَبُوا كَايِئِنَا ۖ فَأُقْصُصِ ٱلْقَصَصَ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ١٠٠٠ سَلَّةَ مَثَلًا ٱلْقَوْمُ ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِحَايَنِنَا وَٱنفُسَهُمْ كَانُواْ

يَظْلِمُونَ ﴿ الْأعراف: ١٧٥- ١٧٧] وهل مصاب العلم اليوم إلا بأهله، وهل من أحدٍ يتخرَّج من الجامعات ومن المعاهد، والحلقات إلا وتتلقَّاه مدارس انتحار العلم إذ تحوِّل العلم إلى سلاح يَطْعن به نفسه ثم يطعن به أمته وإمامته.

ووالله إن الإعجاز ولا أقول العجب فحسب لمن نظر في سورة البقرة ونظر في آيات الله ومواضيعها كيف يجد أن الآيات لا تحض على طلب العلم كثيرًا كما نفهمه نحن اليوم ولا تخصُّ طلبه بشكل مطلق غير مقيد بالتقوى والتزكية وإعطائه حقه وإبلاغه والصدح به، بل يحذِّرنا ربنا سبحانه أعظم تحذير وأغلظه من ترك العمل بالعلم، وأكثر ما ورد في العلم هو تحذير الله سبحانه من تحويل العلم إلى سلاح ضد الحق؛ وكل ذلك من خلال القصص.

ولهذا فإن العهد الذي يأخذه حافظ سورة البقرة بنفسه على نفسه أن لا يذلَّ العلم الذي حصله ولا يذلَّ نفسه، ولا ينقض ما حفظه أو يكفر بما مَنَّ الله عليه بأخذه سورة البقرة، ولا يخرج عن طريق حفظ القرآن مطلقًا... وإن طقطقوا وهرطقوا، وإن نقصوا ونَغَصوا وانتقصوا....

فلقد أفسد قطَّاع الطرق بحر العلم وسمَّموه فما يكاد يخرج منها إلا مُتخرِّجًا مَسْمومًا مُسمِّمًا مُسمَّمًا ... فكان الواجب هو الذهاب بعيدًا عن هذا البحر، والعودة إلى المنبع الصافي والأصل الأصيل وهو كتاب الله تعالى حفظًا أولًا وفهمه الفهم السهل اليسير الواضح من غير غبش ولا نظارات مُصَنَّعَة، والعودة إلى هدي الرسول السهل اليسير الواضح من غير غبش ولا نظارات مُصَنَّعة، والعودة إلى هدي الرسول



### رشفةُ شكرٍ ثانية: الْحَذَرُ مِن ذَهَابِ الإِزْهَار!

نقول - بإذن الله: قد أصابك من إزهار سورة البقرة والزهراوين ما أصابك بحفظها أو بحفظهما، ولكن لربما يذهب منه ما يذهب إن تخلَّيت ولمْ تُبلغْ ما آتاك الله، ولم تشكر نعمة الله عليك الشكر الذي يناسب هذه النعمة، وذهاب ذلك للمخالفة الصريحة لأمر النبي عَيَالِين الله عَنِي وَلَوْ آيَةً الله الله عَنِي وَلَوْ آيَةً الله ولم يبلغها إذ الأمة في أشد الحاجة لها؟! كيف والسورة أكبر نفعًا - في العادة - من الآية ... أليس قدر الخطأ في أمرِ بقدر ذاك الأمر؟! فهل من قدر أرفع وأجمع وأشمل من سورة البقرة وهي السنام للقرآن؟! كيف بمن نَفَرَ ليتعلم فلما تعلم وعاد رقد ولم يبلغ؟! وربنا على يقول: ﴿ فَلَوَلَا نَفَرَ مِن كُلِّ فِرْقَةٍ مِّنْهُمْ طَآبِفَةٌ لِيَــنَفَقَهُواْ فِي ٱلدِّينِ وَلِيُنذِرُواْ قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوٓا إِلَيْهُمُ لَعَلَّهُمْ يَحَذَرُونَ الله التوبة:١٢٢] ... لقد غضب الله على قوم ولعنهم وجعل قلوبهم غُلْفًا حين آتاهم عهده وآتاهم كلامه ثم نقضوا بعد ما علموا وأقرُّوا ... أُولِم يقل الله على في سورة المائدة: ﴿ فَبِمَا نَقْضِهِم مِّيثَنَقَهُمْ لَعَنَّهُمْ وَجَعَلْنَا قُلُوبَهُمْ قَسِيلَةً يُحَرِّفُونَ ٱلْكَلِمَ عَن مَوَاضِعِهِ } وَنسُواْ حَظَّامِ مَاذُكِرُواْ بِدْ - وَلا نَزَالُ تَطَلِعُ عَلَى خَابِنةٍ مِّنَّهُمْ إِلَّا قَلِيلًا مِّنْهُمَّ فَأَعْفُ عَنَّهُمْ وَأَصْفَحُّ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ المائدة: ١٣]، وأو كلا ثانية إن إزهارك بالبقرة وآل عمران إنما هو أمرٌ عظيم لا يمكن تصوُّره في الدنيا فكيف بالآخرة ... ولكن أي إزهار عظيم سيكون لك حينما تكون أنت المشروع المطلق وأنت العبد الذي نذر نفسه لله وحده، مُحَرَّرًا لتبليغ سورة البقرة وآل عمران مدى الحياة .. فإذا حفظ القرآن أكمل وأصبح محررًا لهذا ... ولا أحسب وهذه هي النية .. وهذه هي الهمَّة والهويَّة ... وهذا هو الطريق إلا أن ينقلك الله في عالم كتابهِ وكلامه الكريم، وكلماته نَقْلةً بكلماته لم تخطر على قلبك، وكانت فوق أحلامك.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٣٤٦١).

## الرشفةُ الخاتِمَةُ: التحذيرُ في سورةِ البقرةِ مِنَ الرشفةِ الخاطئة

يخطئ من يظن أن الوسوسة هي الفكرة يُلقيها الشيطان في قلب الإنسان، ولو كان الأمر مجرد إلقاء فكرة لهان الخطب، إلا أن خطورة الوسوسة تأتي بعد الفكرة الشيطانية من التصوير والتزوير والتقريب كي تتحرك نوازع الشر في النفس، حتى يبلغ أثرها أنها إن كانت شهوة فإن الشيطان أشد ما يكون حرصًا أن تنتشر في بدنه الشهوة، وتتحرك فعليًّا — نعوذ بالله منه –، وهكذا يرتشف الفكرة الأولى التي ألقاها أولًا ثم أسندها بكل المثيرات، فيشرب فيتشرَّب فيدمن على أي منكر من المنكرات. وسر الإدمان أن الشيطان أذاقه مرة ثم مرة ثم يتركه لا يحتاج منه إلا إلى إشارة .. وهذا الإدمان في كل معصية وليس في المخدرات والمسكرات وحدها.

إنها رشفة الشيطان التي يسقيها القلب فيشربها ويتشرَّبها وهو بها مغرور.

وكل تركيز الشيطان على القلب وإلا فهو ضعيف ... وهو يريد القلب ليخطو معه ثم

(\*\*<u>4</u>Y\_\_\_

يشرب فيتشرَّب، فقال سبحانه: ﴿ يَعِدُهُمْ وَيُمَنِّيهِمْ ۖ وَمَا يَعِدُهُمُ الشَّيْطَانُ إِلَّا عُهُوًا السَّابِ النساء: ١٢٠]، وقال سبحانه: ﴿ فَلُولَاۤ إِذْ جَآءَهُم بَأْسُنَا تَضَرَّعُواْ وَلَكِن قَسَتْ قُلُوبُهُمْ وَزَيَّنَ لَهُمُ الشَّيْطِنِ النساء: ١٢٠]، وقال سبحانه: ﴿ وَإِمَّا يَنزَغَنَّكَ مِن الشَّيْطِنِ الشَّيْطِنِ نَرْغُ فَاسْتَعِذْ بِاللَّهِ ۚ إِنَّهُ مِسَمِيعٌ عَلِيمُ ﴿ الأعراف: ٢٠٠].

فإشراب القلوب هو الغاية التي يجري وراءها الشيطان ..

فلقد ذكر الله سبحانه عنهم وعن شربهم الكفر والشرك والنفاق والعصيان في سورة البقرة: ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَقَكُمُ وَرَفَعْنَا فَوْقَكُمُ الظُّورَ خُذُواْمَا ءَاتَيْنَكُم بِقُوَّةٍ وَاسْمَعُوا أَ قَالُوا سَعِعْنَا وَعَصَيْنَا وَأُشْرِبُواْ فِي قُلُوبِهِمُ الْعِجْلَ بِكُفْرِهِمْ قُلْ بِشْكَمَا يَالُولُونِ فِي معنى يَأْمُرُكُم بِهِ ۚ إِيمَنْكُمُ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ ﴿ وَالبقرة: ٩٣]، فالعلماء يقولون في معنى ﴿ وَأُشْرِبُواْ فِي قُلُوبِهِمُ الْعِجْلَ ﴾ أشربوا حُبَّه.

ومن شدة حب قلوبهم الشرك فكأن قلوبهم تتسع وتتسع ولا تزال حتى تضم بين حناياها العجل ذاته، كما ذكر الله هاعنهم في سورة البقرة: ﴿ وَٱتَّبَعُواْ مَا تَنْلُواْ الشَّيَطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَنَ وَمَا صَفَرَ سُلَيْمَنُ وَلَكِنَ الشَّيَطِينَ كَفَرُواْ يُعَلِّمُونَ النّاسَ السِّحْرَ وَمَا أَيْلَ عَلَى الْمُلَكَيْنِ بِبَايِلَ هَلُوتِ وَمَلُوتَ وَمَلُوتَ وَمَا يُعَلِّمَانِ مِنْ أَحَدٍ حَتَى يَقُولَا إِنَّمَا غَنُ فِتْ نَهُ فَلاَ عَلَى الْمُمَا حَلَيْ بِبَايِلَ هَلُوتِ وَمَلُوتَ وَمَلُوتَ وَمَا يُعَلِّمَانِ مِنْ أَحَدٍ حَتَى يَقُولُا إِنَّمَا غَنُ فِقْ نَهُ فَلاَ عَلَمُونَ مِنْهُمَا مَا يُفَرِقُونَ بِهِ بَيْنَ الْمَرْءِ وَزَوْجِهِ عَوْمَاهُم بِصَارِّتِينَ بِهِ مِنْ أَحَدٍ إِلّا يَنْعَلَمُهُم وَلَا يَنْعَلَمُونَ مَا يَصَلُّرُهُم وَلاَ يَنْعَلَمُهُم وَلَقَدْ عَلِمُواْ لَمَنِ الشّيَرَاهُ مَا لَهُ فِي الْآخِرَةِ وَلَا يَعْلَمُونَ مَا يَصَلُونُ مَا يَصَلُولُونَ مَا يَصَلَّمُ مَّ وَلَكَ يَعْلَمُونَ الشّيطَانِ الْمُولِ الله الشيطان بأي حيلة ولا بأي استدراج. لكن ثَمَّ كثير من العلوم ظهرت وتلوّنت وتزيّت بزيّ شرع الله وما ذلك إلا من تزيين الشيطان الأصحابه؛ فمن ذلك ما يسمونه وتزيّت بزيّ شرع الله وما ذلك إلا من تزيين الشيطان الأصحابه؛ فمن ذلك ما يسمونه علم ما فوق الطاقة ونحوه من علوم وهذه كلها تدخل في قول الله هُ فَيْ وَكُولًا وَلَوْ شَاءً عَلَى اللّهُ الله يَعْنَى الْمُؤْلِ فَكُولًا وَلَوْ شَاءً عَلَى اللّهُ الله يَعْنِ زُخْرُفَ ٱلْقَوْلِ عُمُولًا وَلَوْ شَاءً عَلَى اللّهُ الله يَعْنَى الْمُؤَلِّ وَلَوْ شَاءً عَلَى اللّهُ الله الله الله الشيطان المُؤلِّ وَلَوْ شَاءًا علم ما فوق الطاقة ونحوه من علوم وهذه كلها تدخل في قول الله هُ وَلَوْ الله عَلَى الله عَلَى الله الشيطان المُؤلِّ وَلَوْ شَاءًا وَلَوْ الله الله الله الشيفِي المُؤلِّ وَلَوْ شَاءًا وَلَوْ الله المُؤلِّ وَلَوْ شَاءًا وَلَوْ الله الشيفِي المُؤلِّ وَلَوْ الله المُؤلِّ وَلَا الله المُؤلِّ وَلَوْ الله المُؤلِّ وَلَوْ الله الله المُؤلِّ المُؤلِّ المِؤلِّ المُؤلِّ المِؤلِّ وَلَوْ الله المُ

رَبُّكَ مَا فَعَكُوهُ ۗ فَذَرْهُمُ وَمَا يَفْتَرُونَ ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَطِينَ وَقَالَ سَبَحَانُهُ: ﴿ وَإِنَّ ٱلشَّيَطِينَ لَيُوحُونَ إِلَىٰٓ أَوْلِيَآ إِبِهِمْ لِيُجَدِلُوكُمُ ۗ وَإِنْ أَطَعْتُمُوهُمْ إِنَّكُمْ لَمُشْرِكُونَ ﴿ اللَّانِعَامِ:١٢١]، وحافظ القرآن يحذر أن يتوقف برجله أو يجلس على مقعد للشيطان في مجلس إنها زعامة الشيطان في أخطر المجامع ضد القرآن وسُنَّة رسول الله ﷺ، أو يشارك في مجمع للشيطان فيه مساهمة تشريع من دون الله: ﴿ وَقَدْ نَزَّلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلْكِنَبِ أَنْ إِذَا سَمِعْنُمْ ءَاينتِ ٱللَّهِ يُكْفَرُ بِهَا وَيُسَّنَّمُ زَأْ بِهَا فَلَانَقُعُدُواْ مَعَهُمْ حَتَّى يَخُوضُواْ فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ ۚ إِنَّا مِثْلُهُمُّ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ جَامِعُ ٱلْمُنَافِقِينَ وَٱلْكَنفِرِينَ فِي جَهَنَّمَ جَمِيعًا ﴿ إِللنهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الله عَلَى الل يُجَدِلُ فِ ٱللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمِ وَيَتَّبِعُ كُلَّ شَيْطَانِ مَّرِيدِ (٣ كُنِبَ عَلَيْهِ أَنَّهُ، مَن تَوَلَّاهُ فَأَنَّهُ، يُضِلُّهُ، وَمِّدِيهِ إِلَى عَذَابِ ٱلسَّعِيرِ ١٤ ﴾ [الحج:٣-٤]، وقال سبحانه: ﴿ يَدْعُواْ مِن دُوبِ ٱللَّهِ مَا لَا يَضُدُّوهُ وَمَا لَا يَنفَعُهُ أَ ذَالِكَ هُوَ ٱلضَّلَالُ ٱلْبَعِيدُ اللهَ يَدْعُوا لَمَن ضَرُّهُ وَ أَقْرَبُ مِن نَفْعِهِ لَ لَئِسَ ٱلْمَوْلَى وَلَيْلُسَ ٱلْعَشِيرُ اللهِ الحج:١٢-١٣]، وقال سبحانه: ﴿ وَزَيَّنَ لَهُمُ ٱلشَّيْطَنُ أَعْمَلَهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنِ ٱلسَّبِيلِ فَهُمْ لَا يَهْ تَدُونَ ۞﴾ [النمل:٢٤]، وقال تعالى: ﴿ ٱسْتَخُوذَ عَلَيْهِمُ ٱلشَّيْطَنُ فَأَنسَهُمْ ذِكْرَٱللَّهِ ۗ أُوْلَئِكَ حِزَّبُ ٱلشَّيْطَانِ أَلاَّ إِنَّ حِزْبَ ٱلشَّيْطَانِ هُمُ ٱلْخَسِرُونَ ١٩ ﴾[المجادلة: ١٩]، وقال سبحانه: ﴿ كَمَثَلِ ٱلشَّيْطَنِ إِذْ قَالَ لِلْإِنسَنِ ٱكُفُرُ فَلَمَّاكَفُرَ قَالَ إِنِّ بَرِيَّ مُنكَ إِنِّ أَخَافُ ٱللهَ رَبَّ ٱلْعَنَامِينَ ١٦) ﴿ [الحشر:١٦].

إن من كان مع طالوت ممن شربوا من النهر لم يشربوا ويرتووا إلا بعدما أُشربوا في قلوبهم الهوان وخوف الموت عطشًا فأحبوا الماء حين حُرِّم عليهم إلا بغرفة يدٍ واحدة فسقطوا حين شربوا من النهر، فيا لخطورة التهاون برشفة الشر!

الحمد لله رب العالمين



# فهرس الموضوعات

| الصفحت                                    | الموضوع                                   |
|-------------------------------------------|-------------------------------------------|
| o                                         | رشف من العنوان                            |
| معًا؟                                     | رشفة أولى: لماذا «الرشف» و «الشكر»        |
| ٩                                         | رشفة ثانية: وماذا تعنى رشفة؟!             |
| للام الله تبارك وتعالى                    | الفصل الأول: سبيل الارتشاف من ك           |
| ابرته واصطباره عند البحور الباقية١٥       | السبيل الأول: لابد من صبر القلب ومص       |
| لِّن بتحقق الارتشاف من آيات الله تعالى ١٩ | السبيل الثاني: لابد من الإحساس المتيةً    |
| رم الله العامة                            | السبيل الثالث: لابد من معرفة صبغة كلا     |
| ۲٦                                        | الصبغة الأولى: صبغة الهداية               |
| YY                                        | الصبغة الثانية: صبغة الرحمة               |
| YY                                        | الصبغة الثالثة: ﴿فَصَّلْنَهُ تَفْصِيلًا ﴾ |
| ۲۸                                        | الصبغة الرابعة: أن القرآن مبشر ومنذر      |
| ف الشكر الأكبر وهو التهجد                 | السبيل الرابع: لابد من دخول ميدان رش      |
| ٣٢                                        | ﴿فَتَهَجَّدْ بِهِۦ﴾                       |
| الشكر عمليًا من سورة البقرة٤١             |                                           |
| ٤١                                        | الارتشاف الأول: تقوى الله ﷺ               |
| تقوى                                      |                                           |
| ٤٣                                        | رشفة ثانية: لزوم التقوى في الحياة كلها    |
| ٤٤l                                       | رشفة ثالثة: التقوى غاية العبادات وثمرته   |
| باص وما بينهما                            | رشفة رابعة:التقوي من الشهوة حتى القص      |

| الصفحين                                                           | الموضوع                                                            |
|-------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|
| ٤٨                                                                | الارتشاف الثاني: رشفة الخشوع في الصلاة                             |
| بِيرَةً إِلَّا عَلَى أَلْخَشِعِينَ ﴾                              | رشفة أولى:العين الساقية للخشوع ﴿وَإِنَّهَالَكَمِ                   |
|                                                                   | رشفة ثانية: ما علاقة الرشفة بالخشوع؟                               |
| لبررة                                                             | الارتشاف الثالث: صاحب سورة البقرة من ال                            |
| ٦٧                                                                | رشفة أولى: آية البِرِّ وما أدراك ما آية البِرِّ؟.                  |
| قرانه                                                             | رشفة ثانية: المرتشف من هذه الآية سابق أ                            |
| نُ تُوَلُّوا وُجُوهَكُمْ قِبَلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ ﴿ ٢٠ ٧٠ | رشفة ثالثة: من معين قوله سبحانه: ﴿ لَّيْسَ ٱلْبِرَّأَد             |
|                                                                   | رشفة رابعة: من معين قوله سبحانه: ﴿وَلَكِنَّ ٱلْهِ                  |
| مُوفُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَلَهُدُواً ﴾٧٤                       | رشفة خامسة: من معين قوله سبحانه: ﴿وَإِنَّا                         |
| ر محتسب٧٧                                                         | الارتشاف الرابع من سورة البقرة: حافظها صاب                         |
| سب                                                                | رشفة أولى: حافظ سورة البقرة صابر محت                               |
| نَ ٱلْمِأْسِ ﴾                                                    | رشفة ثانية: ﴿ وَٱلصَّابِرِينَ فِي ٱلْبَأْسَاءِ وَٱلضَّرَّاءِ وَحِي |
| للكور                                                             | الارتشاف الخامس: حافظ سورة البقرة عبد لل                           |
| بسورة البقرة٨٣                                                    | رشفة أولى: أبشر بالتحاق سورة آل عمران                              |
| ق الآمن إلى صدرك بإذن الله                                        | رشفة ثانية: أبشر فالقرآن كله قادم في الطريا                        |
| جميعًا                                                            | رشفة شكر ثالثة:أبشر باجتماع الخَيْرين فيك                          |
| ۹۳                                                                | الارتشاف السادس: حماية سورة البقرة                                 |
| ٣ا                                                                | رشفة شكر أولى: حماية علمها وحمل أماة                               |
| 90                                                                | رشفة شكر ثانية: الحذر من ذهاب الإزهار                              |
| لرشفة الخاطئةلوشفة الخاطئة                                        | الرشفة الخاتمة: التحذير في سورة البقرة من ا                        |
| 99                                                                | ف سالمه ضه عات                                                     |